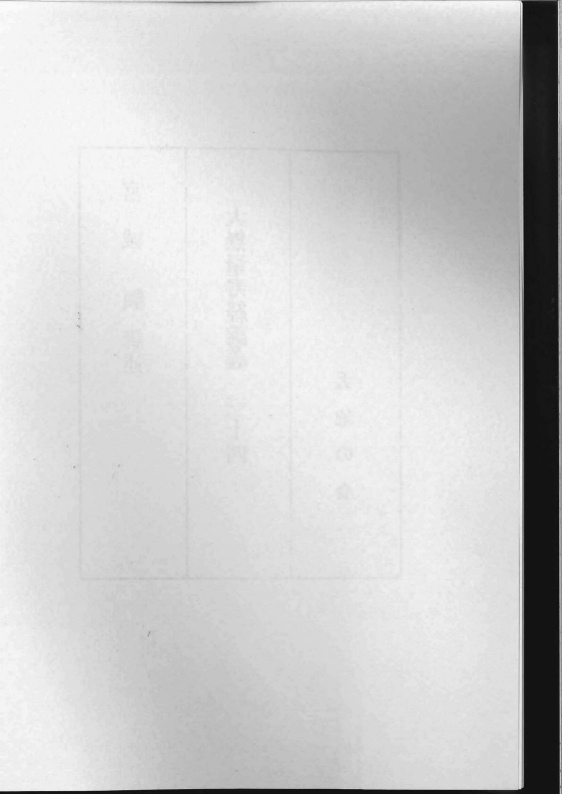
| 大地の会 | 大無量寿経講義 三十四 | 宮 城 顗 講述 |
|------|-------------|----------|
|      | 1           |          |

į.



第一三四講 第一三三講 第一三六講 第一三五講 六三 九三

五.

· '目

次

三十四 設我得」仏、十方無量不可思議諸仏世界衆生之類、聞,,我名

三十五 終之後、復為||女像|者、不」取||正覚|。 聞||我名字|、歓喜信楽、発||菩提心|、厭||悪 女身|。寿\*デッ゚ 字|、不¸得||菩薩無生法忍、諸深総持|者、不¸取||正覚|。 設我得」仏、十方無量不可思議諸仏世界、其有二女人一、

三十六 者、不、取,正覚,。

第一二三二講



設我得と仏、十方無量不可思議諸仏世界衆生之類、聞こ我名字こ、不と得三菩薩無と、シニッ 生法忍、諸深総持一者、不」取二正覚一。

The second secon

続いて、「また言わく」ではなしに、直ちに、「設い我仏を得たらんに」と、この三十四 すね。光に触れ、柔軟な心になるという、「触光柔軟の願」ですけれども、それに引き 方ではなくて、「『大本』に言わく」と『大無量寿経』全体をそこでおさえられる、そう られてございます。しかもそれは、ただたんに願文として、「願に言わく」というあげ すそこに、真仏弟子の教証として、聖典の二四五頁に三十三願と三十四願が並べてあげ 願の願文が引き続きあげられてございます。 いうニュアンスが込められてございます。そして、七行目からの三十三願、触光柔軟で 前回もふれたかと思うのですが、親鸞聖人が「信巻」に真仏弟子釈を解釈されておりま 今回は、三十四願、「聞名得忍の願」と呼ばれております願文でございます。これは

これはたとえば聖典の三〇〇頁を見ていただきますと、真仏土ということを明らかに

切り離せな

それがないままに、すぐに三十三願に引き続いて三十四願の言葉があげられているわけ ういう言葉をおいて、引き続き引文されるというのがふつうですが、この二四五頁では、 でございます。そこには一つ、三十三願と三十四願というものは、強く言えば、切り離 るときには、そういうあげ方ですね。「また言わく」とか、「また願に言わく」とか、そ て」と、こういうようにあげられてございます。だいたい引き続き願文が並べあげられ するのに、十二願と十三願が並べあげられておりますが、その場合は、十三願をあげる のに「また願に言わく」と言葉をおいて、「設い我仏を得たらんに、寿命よく限量あり

の銘文があげてございまして、そこに『往生要集』の、 これは有名な言葉でございますが、『尊号真像銘文』の末巻の一番最初に、 源信僧都

せない願文としてあげられているということが見られるわけでございます。

という言葉がそこにあげられておりますが、三十三願、光明ということにおきましては、 我亦在彼摂取之中 煩悩障眼雖不能見 大悲無倦常照我身

ておるということがしばしばあるわけでございますね。「我また、かの摂取の中にあれ も照らされている側のあり方というものは、そのことに目覚めずに自らの思いにこもっ 光明は一切の存在を等しく照らしおさめるというごとがあるわけでございます。けれど

とはない。 目覚めるこ われる。 号を我が行 なければ名 しかしまた として執ら

そこに光と名というものの不離の関係が願文のあげられ方に自ずと示されているわけで びかけられていると。そしてその呼びかけにおいて、光の中にある事実に呼びかえすと。 びかえすということがそこにはあるわけでありまして、光明のみであれば、それは気づ に名のり出て、そして人々をして、「大悲無倦常照我身」という事実に気づかせる、呼 がなければ名号を我が行とすると。念仏を自らの行として執らわれるということからま あります。名号がなければ光明に目覚めることはない、しかしまた、光明に触れること 目覚めさせずばおかぬ、というはたらきですね。そういうはたらきかけが名号として呼 かないものは気づかないままに終わるということがあるわけでございます。そこにこう たわざるその人々の中に名のり出るどいう意味をもつわけでございます。その人々の中 くあるわけでありまして、第三十四願、この名号でございますが、それは、見ることあ ども、煩悩、眼を障えて見ることあたわず」と、「雖不能見」という事実が現実には多

ていると、こういっていいかと思います。

のが光明ですね。そこに光明と名号ということの切り離せないかかわりが自ずと示され

ぬかれない。念仏をも自分の善根、自分の行として固執する、そういうあり方を破るも

そして願文の上では、「設我得仏 十方無量 不可思議 諸仏世界衆生之類」とご

9

くない世界ですね。この無等という言葉は、「讃阿弥陀仏偈和讃」の中に「無等等」と という言葉がわざわざおかれてございます。無等、等しくないと。無等界という、等し 仏刹の中の菩薩の輩」(聖全一・一九二頁)と、こういう言葉になっておりますね。「無等界」 ざいますが、これについて、『如来会』の願文を見ますと、「無量不可思議の無等界の諸 いう言葉がありますね。十三首目ですね、

光明月日に勝過して

釈迦嘆じてなおつきず超日月光となづけたり

無等等を帰命せよ

(聖典四八〇頁)

等しく同じと。そういう意味をあらわしているんだと、これは伝統的に無等等という言 すね。他のあり方に対しては超絶して無等です。しかし諸仏はお互いそれぞれ等同と、 て比べようもないということですね。そしてこの等は、仏と仏とは等しい、諸仏等同で 就しておるという意味で、無等と。そういう菩薩、声聞、縁覚、さらに凡夫とは超絶し 菩薩とか二乗とか、ましてや凡夫というものとは超絶して無等、比べようがない徳を成 と。そこに無等等という言葉があげられてございます。この無等等という言葉は、仏は

葉はだいたいそのように受けとめられてきております。

を成就して 独自の世界 比較するわ いるものを る。ただしその世界をして仏の世界たらしめておる法は等しいんですね。ただその法に 現を成就している。無等という言葉はその独自性ですね。優劣を比較するようなあり方 いるということではなくで、諸仏の国はそれぞれが独自の意義をもっている、独自の表 きつけて申しますと、無等というのは文字どおり一人ひとり独自、みんな同じ姿をして 出遇い、出遇った法を表現するそのあり方はそれぞれ独自だということですね。 するわけにはいかんのでしょう。諸仏はそれぞれの業において独自の世界を成就してい でしょうけれども、それぞれが独自の世界を成就して、世界を異にしているものを比較 ではない。優劣を比較できるのは、同じ世界のものの間では優劣ということが出てくる ただその上で、いまこの無等界、そしてまた無等等という言葉も、私どもにあえて引 私どもの上で言いましても、やっぱり一人ひとり背負っている業は各別なんですね。

それはいつも申します、『無量寿経』の中の「無有代者」ですね。いかなるものといえ ども代わって受けるわけにはいかない、そのものがそのもの自身、受けとめていかなけ 独自なんです。一人ひとりが、自分自身のいのちの事実をこの身に受けて生きている。 ればならないいのちの事実というものですね。「身自当之 無有代者」(聖典六〇頁)です

て等しい。 においる

> に代わってもらうわけにもいかないし、われわれのほうから代わってやるというわけに から。身、自ら之に當たると。之というのは、私のいのちの事実ですね。それはもう誰

もいかない。その人その人が、その人その人の身において尽くしていくほかない、そう いう独自性をもっている。ただ一人ひとりがそういう誰にも代わってもらえない、代わ

はない。逆に一人ひとりの独自性に頭が下がるということでしょう。ほんとうに一人ひ ことにおいて等しいんです。だから平等ということは、みんな同じかたちになることで りようのない事実を担って生きているという、そのことは等しいんですね。無等である

るということは許されない独自性ですね。

とりの独自性というものに深く敬いをもつと。何か一つのものさしをもって優劣をはか

ものでも自分の思いで計れるわけですから、これほど便利なものさしはないと。そのも どもたちょ、ありがとう」 法蔵館刊)。 自分の思いで相手をいろいろと計れる。 だから、 どんな 遺言のように書き残された文章の中に「ものさしの話」という文章がございますね(『子 ガンで亡くなった、そのガンで亡くなる前にまだ当時小さかった子たちに、ある意味で それからもう一つ、高山のお寺の坊守さんでガンで亡くなった平野恵子さんですね。

のさしで何でも計って、だから自分には恐いものはない、できないものはないと自負し

る世界。 のさしが吹

手持ちのも

その言葉を聞いて恵子さんは愕然とされる。 足も、お腹も、全部きれいだね。由紀乃ちゃんは、お家のみんなの宝物だもんね」と、 ってくるなり、その寝たままの妹を見て、「お母さん、由紀乃ちゃんは、顔も、手も、 されて、ほんとうにその女の子とともに死のうと思われたこともあったそうですけれど 障害をもたれた。それでその母親は、平野恵子さん自身ですが、深い絶望の中に投げ出 病を患って、まったくものも言えない、動くこともできないという、ほんとうに重度の びして歩かなきゃならんようなわんぱく坊主だし、そして女の子は生まれてまもなく大 どんなに立派だろうと思っておったら、男の子は悪さばかりして、毎日毎日、村中お詫 ていた。そしてやがて結婚して子たちができて、こういう自分から生まれた子だから、 たまたまその日も同じようにわんぱくして走り回ってきたその上の男の子が家に帰

される世界なんでしょう。何かこちらの手持ちのものさしで、ものの優劣を計ることが 等感に陥ったり。それに対して無等等の世界というのは、そういうものさしが吹き飛ば にするものはあるでしょうけれども、何かを基準にして人を計る。そして絶望したり劣 できなくなる。一人ひとりのいのちの事実の重さにほんとうに頷かさせられていく。そ ものさしというのは何かを基準にする。若くて元気で頭が良くてとか、いろいろ基準

事実においては等しいんです。そこにやはり頷きあうもの、響きあうものがあるんでし もないいのちの事実を、その身に生きていると。一人ひとり独自だけども、しかしその の事実の重さということは共感しあうということがある。そういう意味においてこの無 ょう。担っておる事柄の具体的な事柄は違いますけれども、生きるということのいのち ういうところに無等等という言葉ですね、一人ひとりが独自の誰に代わってもらいよう

等等という言葉ですね。

就した、その仏法の世界がご承知のように、『観経』の場合は、光台現国ということで 章提希が観見せしめられる、そこに、 また無等界と、諸仏の無等の世界ですね。それぞれがそれぞれの因縁、業において成

土あり、自在天宮のごとし。また国土あり、玻瓈鏡のごとし。 あるいは国土あり、七宝合成せり。また国土あり、もっぱらこれ蓮華なり。また国

と、これは無等界でございますね。「七宝合成」というのは、私の勝手な受けとめで感

> ざいます。それから「自在天宮」という、これはある意味で非常に恵まれた出自の、人 「玻瓈鏡」のごとしというのは理知を極めた世界として私にはイメージされます。とも けておるものですね。日常的なところでいえば人を疑うことを知らないとか、何かそう 覚的なものですけれども、それこそいろんな人生体験を積んで、いわゆる酸いも甘いも 表現している。そういうのが無等界という言葉であげられるかと思います。 そのいのちの事実を尽くして、人間というものに目覚めふれ得た法を、その身をもって かくそこにそういう独自性でございますね。それはそれぞれのいのちが身に受けている いう美しさといいましょうか、精神の美しさというものを身に受けている。それから 生の苦労をまったく知らない、生まれつきの恵まれた境遇によって恵まれた心を身に受 徹底して生きた、一つの道を徹底して極めた人の非常に純粋な世界というイメージがご いう世界として考えられますし、「もっぱらこれ蓮華」というのは逆に、一つの世界を 噛み分けるといいますか、その人生経験がすべて輝いていると、光をもっている、そう

ではない、一つひとつが独自の輝きをもって開かれているという意味が、そこにはおさ けではございませんね。『如来会』を見ますと、ただ十方無量の数の仏の国というだけ ですから、この「十方無量不可思議の諸仏世界」というのは、ただ数が多いというだ ということが無量

こういうのを不可思議だと、やっぱり頭で考えてしまう。思議できないということを思 ますか、無量という言葉を聞きますと、やっぱりなんか無量というものをイメージして えられるんでしょう。そしてその無量ということは、私どもはどうしても観念的といい うこととして、限りのないあり方をイメージしてしまうわけですけれども、無量という からここまでというならば、どれだけ広大であろうと無量というわけにいかんでしょう。 ことは具体的にはつねに一歩出るということが無量ということだと思うんですね。ここ 議するということが抜きがたくございます。無量というと量りなしと、限りがないとい しまいますし、不可思議という言葉を聞いても、不可思議ということを思議してしまう。 一つの限界をつねに突破していく。

して、親鸞聖人は、『論註』の言葉をずらっとあげておられますけれども、荘厳眷属功 これもたびたび引用させてもらっておりますが、「証巻」の真実証をあらわす言葉と

徳成就でございますね。

干なり、苦楽万品なり、雑業をもってのゆえに。かの安楽国土は、これ阿弥陀如来 おおよそこの雑生の世界には、もしは胎、もしは卵、もしは湿、もしは化、眷属若 「偈」に「如来浄華衆 正覚華化生」のゆえにと言えり。これいかんぞ不思議なるや。

> に。遠く通ずるに、それ四海の内みな兄弟とするなり。眷属無量なり。いずくんぞ 正覚浄華の化生するところにあらざることなし。同一に念仏して別の道なきがゆえ

とございます。この「遠く通ずる」というのは、決して自分の領域を限りなく広げてい 遠く出るんですね。仏教の言葉でいえば厭離という言葉ですね。遠く離れる。つねに自 それは限りがあるんですね、無量とはいえない。「遠く通ずる」の「遠く」は、自分を くということではない。どれだけ限りなく広げても自分の領域として立てているならば、 分の世界を厭離する。 思議すべきや。

外へ出ることだ」ということを言っておられますね。愛とは相手を包みこむことじゃな 自分の問題になるわけであります。 く通ずる」というのは、まさにそういう自分が作り上げてきた世界を一歩外へ出ると、 つねに新たに一歩外へ出ると。そのとき、他のあり方が問われてくるわけであります。 い、こちらが一歩外へ出ることなんだと犬養さんはおっしゃっておりますが、この「遠 その意味で、この言葉はよくご紹介しておりますが、犬養美智子さんが「愛とは一歩

「通ずる」ということも、それこそ自分の領分に相手をはめ込むことではない。無量

きは、そこに生かされている自分に驚くと。すでにその世界に生かされておる自分に驚 くということがあるんでしょう。 自分の前に置いて、それをこちらからいろいろと推し量る。そのものと一つになったと あり、驚きであります。つまり前に置いて分別するんではないんですね。思議の世界は でありまして、その事実の中に生きておることの驚きです。不可思議というのは感動で 議の世界というのは、もう思議する必要がなくなるんでしょう。事実にとらえられるん はいけないとおさえられることのように思われますけれども、そうじゃなくて、不可思 「思議すべからず」という読みになりますと、何か思議できるものを、しかし思議して い。いうならば不可思議というのは思議すべからずという言葉でございますけれども、 そのものは無量ではない。そういうことを、無量という言葉に感ずるわけでございます。 うのは狭いんですね。そこでどれだけ大きなことが言われておろうと、決してその世界 て一歩外へ出る。どれほど大きな組織になろうと、その組織を守ろうとするあり方とい ということも、そういう限りなく一歩外へ出続けると、つねにできあがった世界を破っ ですから「無量不可思議」ということも決して不可思議という思いをもつことじゃな

そういう存在と世界が一つになって、そこに限りない感動を開いているというところ

という道を白道というんだと。西光万吉さんの言葉ですけどね、「業報に喘ぐ」という ご承知のように、西光万吉さんが「二人ならんで通り得ない、二人つざいて通り得ない」 ういうわけにいかない。まさに自分自身の歩みでございますね。まさに無等の世界なん 誰かを手本にするというわけにいかんのでしょう。誰かのあり方を真似して歩くと、そ ならん。もたれかかって歩くわけにいかん。それから二人続いて歩けないということは それは数をたのむわけにいかん、二人並んで行けないと。つまり自分一人で歩かなきゃ 有名な文章の中に、二河の白道ですが、白道ということは要するに宗教心の道ですね。 に諸仏の世界、仏の世界と。そういうものが、先ほど申しましたような、無等界ですね。 これは食品なられるもれるがは、まとても最高なみでは自動物に生物

羅羅漢漢」と書いてあります。つまり山のいただきが、高いのやら険しいのやら低いの 薩峠』という有名な小説を書いた中里介山という人の書なんですね。そこに「山頭連連 (本福寺) に額がありますが、ご存知でしょうかね、映画にも何度かなりましたが、『大菩 る姿を阿羅漢という言葉でもあらわしますが、これも前に言いましたように、裏の座敷 やら、それぞれ独自のかたちが連なっている。それはちょうど羅漢さんが並んでいるよ いわゆる阿羅漢ですね。それぞれのものがそれぞれの独自性というものを発揮してい

のは一つだと。

五百の独自としているもとして領さ、羅文を、これがあり方をとしているもとして領さいるものは等しない。

世界です。それぞれが独自のあり方をしておりながら、しかもそこに生きられておるも よう言うとったんですけども。五百羅漢図なんていうのがありますが、 うだと。その「山頭連連羅羅漢漢」という言葉が好きで、子供の時分から訳わからんで、 して同じ表情がないと言われますね。それぞれがそれぞれの表情をしている、 あれもひとりと そういう

もの、そこに貫かれているものですね。つまり五百羅漢なら五百羅漢ですね、 私たちの思うような一つの仲間、 と。そこに一つの仲間ということがおさえられますけれども、 そういう世界の衆生の類という、「十方無量不可思議の諸仏世界の衆生の類」と、 れぞれの独自のあり方をしているものを、ともに羅漢として頷きあわせているものは等 の三十三願とこの三十四願だけに「衆生の類」という言葉が用いられております。 しいもの、等しき法でございますね。そういう世界がおさえられておりまして、そして いう、これもやはり仲間、同類という言い方がありますね、同類だと、類を同じくする 表現されているものはそれぞれ、独自性です。その身を通して独自に表現されている そういうものなのかということですね。 しかしこの類がい 五百のそ わゆる 前回

先ほどの眷属功徳のところで見ましたが、「おおよそこの雑生の世界には、もしは胎、

> ういうかたちで生まれてくる。そういう生まれ方の異なり。そこに「眷属若干なり」と うんですか、湿気から生まれてくる。それから化生とは、まったく質の転換ですね、そ もしは卵、もしは湿、もしは化」(聖典二八二頁)と。これは四生と、生まれ方による区別 ございます。この眷属というのはある意味で類でございますね。われわれの世界にあっ るとかですね。我々意識の中にはつねにそういう差別ということがある意味で構造的に ね。彼らを否定する。彼らを排斥するということにおいて、我々のつながりが強固にな ては眷属は若干だと。つまり限られたものの上に成り立っている眷属でございます。い でございますね。胎児として生まれてくる、卵から生まれる、あるいはバクテリアとい 含み込まれている。 わゆる我々意識ですね。我々意識はつねに彼らというものに対して我々を立てるんです

類意識というものは必ずそういうよそ者を作り出す。そしてつねによそ者を排斥すると つまり、あいつら、よそ者はと。よそ者に対して我々はと。地縁、血縁の上に成り立つ のにおいて仲間意識をもつ。地縁とか血縁というところでいえば、よそ者意識ですね。 いうかたちにおいて、我々意識は強固になる。それこそ外敵をたてることで、一緒に力 我々の同類意識といいますと、地縁、血縁、それから利害とか宗教思想、そういうも

を合わせて守らなきゃならんと、そこで力を出し合うとか、いわゆる外敵を想定すると いうならば自我意識のところで出会える仲間でございますね。そういうかたちになって いたい類と言いましても、どこまでも自我意識にお互い立っているわけでございまして、 いうかたちでございますね。そういう類という意味なのかですね。そういう場合は、だ

領の世界において、お互い無等等なるものとして頷きあっている。それがここでの「衆 誰かのあり方を絶対的なものとして、それに合わせようとするんではない。逆にすべて は、「諸仏遍領」と。諸仏が等しく世界を開いている、あるいは世界を生かしておる、 絶対的な存在として立てられて、その一仏が支配している世界というなら、それはどん どれだけ広大な世界だといっても、「一仏主領」の世界は閉じられた世界です。何かが の存在の独自性というものにお互いが頷きあう。遍領、平等に生きておる。その諸仏遍 つまり無等等の世界というのは諸仏遍領の世界なんです。一人ひとりの存在が尊ばれる。 なに広大であろうと閉じられた世界であります。それに対して『大経』の世界というの そしてまたそれは、これは曇鸞大師が『論註』のはじめにおいていわれているように、

生の類」ですね。御同朋というのもそういうことですね。

いつも申しますように、同朋というのは念仏申しておるものの集まりが同朋ではない。 生きるということが成り立つ。そういう共に生きるという世界を見いだしたあり方を する人々と、同朋として出遇えるのか。何かそういうところにはじめて、それこそ共に はない。それは一仏主領です。だからいわゆるよそ者が、あるいは自分らの信仰と異に いだされているものが同朋でありまして、念仏者だけが仲間意識で集まったのが同朋で そうじゃなくて念仏者とは一切の存在を同朋として見いだしてくる。念仏者において見 「衆生の類」という言い方でここでは表現されているといっていいかと思います。

たびたびふれましたように、「忍」というのは智慧をあらわす言葉でございますね。 その二つのことが「聞我名字」ということにおいて誓われてあるわけでございます。そ こから「菩薩の無生法忍を得る」ということと、「もろもろの深総持を得る」という、 こに、菩薩の無生法忍を得るということがあげられてございます。 この願文におきまして「聞我名字」という言葉ですね、「我が名字を聞きて」と。そ どこにもないわけですね。永遠なる存在。他の一切とのかかわりなしに、それだけの力 身が決定していける、つまり主催者ですね。自己の主催者が自己だと。そういう存在は 体的な生はないと。つまり、仏教では、実体ということを、常一主催という言葉であら 在している。そのもの自身の力だけで存在している。そして、そのあり方はそのもの自 わすわけですね。永遠に変わらない常ですね。永遠に変わらず、一、それだけの力で存 けですが、つまり実体的にとらえると。それに対して「無生」というのは、そういう実 ときには何か私というものを一つの確かなものとしてとらえておるということがあるわ すね。「生」という、これは実体。われわれが、何か私が生きているととらえる。その する。それに対して、不は、はたらきを否定する。ですから不生といえば、生まれず、 びたび申しますように、同じ否定の言葉ですけれども、体、ものがら、その存在を否定 忍という言葉ですが、その一番もとの意味は、忍耐する、我慢するという言葉が一番も ですね。生まれない、生じないと。でも「無生」といったら、生まれないではないんで 受け入れる勇気、そういう勇気が智慧でございますね。生きていく勇気でございます。 とにあるわけですが、そこから事実の道理を事実の道理として受け入れる。強くいえば、 その「無生」ということは、やはり二つ意味がございまして、「無」という言葉はた

ない。 さいるもん などこにも の

はいえない。無生という場合、私たちが実体としてとらえるような生はないということ で存在しているものです。そういう存在はない。そして、そのあり方はつねに状況によ って変わっていくということがあるわけで、そういうものは実体として存在していると

を意味するわけですね。

**曇鸞が「論註」の中で、** 

虚空のごとし」と説くに、二種あり。一つには、凡夫の実の衆生と謂うところのご きたまえり。いかんぞ天親菩薩、願生と言うや。答えて曰わく、「衆生無生にして 問うて曰わく、大乗経論の中に処処に「衆生、畢竟無生にして虚空のごとし」と説 とく、凡夫の所見の実の生死のごとし。この所見の事、畢竟じて有らゆることなけ 

ものはないんだと。「亀毛のごとし、虚空のごとしと」とございます。そこに、亀毛と。 たちは自分という実体があるかのごとく見誤ってとらえている。それを否定するのが無 と、まあこれは、「有ることなけん」と読んだほうがはっきりいたしますが、そういう 生という言葉だということですね。で、そこに「虚空のごとし」と。結局、生まれて、 つまり亀が歳を経ると甲羅に苔が生える。その苔を亀の毛だと見誤ると。同じように私

のごとし」とあらわしますが、同時にそこには、何のとらまえどころもない、むなしい 「むなしい」という言葉におさめることもできますね。実体がないということを「虚空 しばらく生きて死んでいくと。そのことからいえば、この「虚空のごとし」というのは

あり方という意味をもってまいります。

ただそれならまったくむなしい、実として存在しないと、それだけなのかというと、 の義なるがゆえに、仮に生と名づく。凡夫の、実の衆生・実の生死ありと謂うがご なきこと、虚空のごとしと。天親菩薩、願生するところはこれ因縁の義なり。因縁 一つには、いわく、諸法は因縁生のゆえに、すなわちこれ不生にして有らゆること

の上に、我というものですね。 はあるわけでございます。私というものがあるんではない。いろいろな因縁のはたらき るんですね。実体としての存在はないけれども、因縁において生じている存在の具体性 と、こういう非常にまあ言葉が面倒でございますが、要するに因縁生としての存在はあ

ときにはあらざるなり。

名の人」という言葉が出てまいりますが、仮名人、仮に名づける。仮にというのは一時 ですからそこに、「仮に生と名づく」という、ですから「穢土の仮名の人・浄土の仮 るものはす

る。 をもって存 でき必然性 でを必然性

> 性があって存在しているということですね。存在すべき因があるんです。存在すべき因 的にでございます。まあ、面倒なことでございますね。ふつう因縁生、因縁ということ 縁をもって生じているということですから。その因は可能性、存在すべき可能性、 すべては因縁生起だと。因縁において生じたものだということは、そこに生ずべき因と 在していると。誰かが誰かの意志でむりやり存在させておるということはないんですね。 離せないかかわりにおいて成り立っておると。因縁においてあるということは存在して ていると。同時に縁においてあるということからいいますと、他のあらゆるものと切り があって存在しているんですから、それはある意味で存在すべき必然性があって存在し おいて成り立っているということでありますし、因があるということは存在すべき必然 ですね、すべては因縁において生じておると。これはふつう一般的にいえば、因と縁に きないかかわりですね。存在しているものはすべて存在すべき必然性をもって存在して にいえば必然性をもって存在していると。しかもそれは、他のものとののっぴきならな のかかわりにおいて、具体的な姿をとっていくと。これも存在すべき必然性をもって存 いる限り、存在すべき必然性があって存在しておるんだと。そして、それは他のものと V かかわりの中に存在している。誰か、まあとくに自分の私的な思いで変えることので

ることのできないもの、この世にあるものはすべて存在すべき必然性をもって存在して 誰かのものさしで、こんなものは存在する価値がないとか、そういうようにして否定す いるということが縁起という言葉には一つございます。 いるという、これも先ほどの無等等ということに重なるんですけれども、決して誰かが

が、いわゆる三忍ということがございます。無生忍については善導大師の「序分義」で 無生といいますと何か非常に理屈っぽいですね。義の上だけでいうようでございます

また悟忍と名づく、また信忍と名づく」と。つまり無生忍というのを開いて、喜・悟・ と。ここに「無生忍」という言葉がおかれてございますが、そして「また喜忍と名づく、 「喜忍」と名づく、また「悟忍」と名づく、また「信忍」と名づく。(聖典二四八頁) ん。何ぞ踊躍に勝えん。この喜びに因るがゆえに、すなわち無生の忍を得。また 「心歓喜得忍」と言うは、これは阿弥陀仏国の清浄の光明、たちまちに眼前に現ぜ

信という三つの忍に開いておさえられておりますね。無生忍とは「また喜忍と名づく、 また悟忍と名づく、また信忍と名づく」と。

ちをほんと ると。あるいは「能発一念喜愛心」と、喜忍というのはこういうことですね。ただなん ば、何がどうなろうと空しいんですね。喜忍というのはその意味で自分の人生にほんと りましたけれども、結局、宗教というのは要するに自分の人生が愛せるか。このほかに というところにもたらされる喜びです。これはたしか藤元君がそういう言い方をしてお うに立てる。自分の人生を受けとめ、自分の人生に立つことができた、そこに喜忍です。 なしと。私の人生とはこのほかになしと受けとめられるか。自分の人生が愛せないなら です。つまり自分のいのちをほんとうに愛せる。その自分のいのちをほんとうに愛せる か我を忘れて喜びに浸っているということじゃない。喜愛心と。自分の存在を愛するん 喜忍というのは、たとえば、「獲信見敬大慶喜」という言葉がございますね。信を得 慶喜ということについては、『唯信鈔文意』ですけれども、

ところにも うに愛せる たらされる

この信心をうるを慶喜というなり。慶喜するひとは、諸仏とひとしきひととなづく。 慶は、よろこぶという。信心をえてのちによろこぶなり。喜は、こころのうちに、 よろこぶこころたえずして、つねなるをいう。うべきことをえてのちに、みにも、

こころにも、よろこぶこころなり。

と、そこに「この信心をうるを慶喜というなり」、やはり獲信ですね。この喜という言 葉につきましては、その頁をちょっと開けていただいたままで、『一念多念文意』のほ

うに、つまり歓喜の喜、信心歓喜の喜をおさえて

「喜」は、こころによろこばしむるなり。うべきことをえてんずと、かねてさきよ

むべきもの「喜」は求 るという確 を求めてい 得た、求むべきものを求めているという確信です。そういう、立つべきところに立ち得 と、こうございますから、喜というのは確信でございますね。ほんとうに得べきことを りよろこぶこころなり。

てんず」と、得る道にいまおるという確信ですね。「かねてさきより」ですから。 た、まだゴールインはしてないんだけれども立つべきところに立ち、「うべきことをえ

び。よろこ た事実にお れは手に入れて後でございますね。喜は確信、前もっての確信です。慶は得た事実にお それに対して慶という字は「信心をえてのちによろこぶ」(聖典五五五頁)こころと、こ

けるよろこびです。で、喜は確信でございますから自覚でございますね。自分の頷きで

という意味がございまして、ともに慶賀すると。慶賀新年と、自分一人でよろこぶので ございます。しかし慶は、これもここにございますが、慶という字にはともによろこぶ

(聖典五五五~五五六頁)

帰るべきと される。 たとき解放 ころに帰っ

> み始める、それが喜忍でございます。忍という言葉がありますのは、つまり受けとめて 人生にきっぱりと立ちきると。そしてその自分の人生をまさに自分自身の人生として歩 はないですね、お互いともによろこぶと。ですから慶のほうは、ともによろこぶという ニュアンスがございます。で、そういう自分の人生がほんとうに受けとめられ、 いく勇気なんです。よろこびをもって受けとめていく。

えば、解放されるということですけれども、それはいうならば帰るべきところに帰った と『観経』の最後に出てきます。つまり解脱を得るということですね。悟るということ 次に「また悟忍と名づく」(聖典二四八頁)とございます。これはもちろんいわゆる悟ると べきところに帰ったという。ですから善導大師は繰り返し「帰去来」という言葉を使 ときに解放されるんですね。帰るべきところが見つからんときには心は解放されません は言いかえれば、解脱を得ると。解脱を得るということは、この頃の使われる言葉でい われます。さあ帰ろうと。帰るところが見つかり、帰るべきところに帰るとき心安らぐ ですね。また帰ったつもりがそこが所在のない世界であれば解放されない。そこに帰る いう意味ですね。『観経』におきましては、「廓然大悟」と。「廓然として大きに悟りて」 それから悟というほうは悟忍ですね、さっきの「信巻」に帰りまして、第二の喜忍の いうこと。 存在がその 存在がその

> ところを得るというところに悟りがあるわけですね。成就があるんです。 がないということは退屈とか不安とかですね。それが人間としてのところを得る、その んですね。自分のおるべき場が見いだされるということです。それに対していえば所在

大師はそこにいちいち「処」という字を使っておられますね。菩提ということをあらわ 穏する清浄の処なり」。それからそのあとの「菩提はこれ畢竟常楽の処なり」と、曇鸞 菩提というのは一つの悟りの世界です。それからその次には「菩提はこれ一切衆生を安 言葉ですけれども、六行目に「菩提はこれ無染清浄の処なり」という言葉がありますね。 いまのところを開けたままで聖典二九四頁を見ていただきますと、やはり『論註』の

っているのが所在がないということですね。自分がここにいることが周りの世界と何も 処を得たということは世界を見いだしたということですね。世界と自分がバラバラにな すのに処という言葉をもってされている。具体的には悟りとは存在がその処を得たと。

ところに処を得るということがあるんでしょう。人間はそういう処を求めている。浄土 を求めるということも、そのことと別なことではないですね。処を得るということ、す 人々と自分がここにいるということが一つに溶け合って、ともに生かされていくという 関係がない。これが所在がないという姿ですね。それに対して周りの世界と、世界の

が問われる。

世界を得 きていける とともに生

> 確かな世界を得るというようにいわれるわけですが、あえていいますと、信忍というの ふつうは疑いようのない確かな世界に目覚めるといいまずか、そういう疑いようのな

べてのものをして処を得しめる世界を浄土と、そこに悟忍という言葉ですね、悟りです。

そしてもう一つは信忍と、信ずるという、この三つで喜悟信の三忍と。信というのは

は自分の疑いとともに生きていける世界を得るということですね。この世に人間として

生きておって、 悩みや迷いや疑いがないということはありえない。絶えず自分のあり方

担いながら聞いていける世界、疑いがあったら聞けん世界なら狭い世界です。それはも

だけどその疑いをなくすところに信があるんじゃない。いかなる疑いをも

界ですから。だけどほんとうの信心の世界というのは自分の全身をあげての疑いをそこ う独善的な世界でしょう。つまり、その考えに一つにならんことには生きていけない世

じられた世界でしかない。 で尽くしていけると、そういう疑いとともに歩ける世界でなかったら、それは狭くて閉

疑謗がなか て」(聖典四〇〇頁) と。あくまで因は信順ですけれども、しかしその因が具体的に開 そこにいつも繰り返しご注意しますように、親鸞聖人は「信順を因とし疑謗を縁とし

順も枯れて ったら、

てくるのは縁によるんですね。縁において因がはたらいてくるんでありまして、

かれれ

いますね。その人独自の表現があるとか、そんなことで選べるものではないんでしょう。 いては疑謗がなくなってきた。根本的に問い返すと。身をあげて問い返すという、そう 法に問い返していった人々です。その問いにおいてはじめて、教法は新しい表現を獲得 七高僧というのは、その時代その社会を身に受けとめて、その時代その社会の問いを教 くしてきた人々ですね。答えを出した人ではないんです。答えを出したことにおいて七 失っていくんでしょう。いわゆる教条主義ですね。こう受けとめなければいけないんだ たら繰り返しているだけですから、その表現はいのちを失うんでしょう。そういう喜悟 するんですね。問いの深さだけが表現に力を、輝きをもたらすんです。問いがなくなっ 高僧ではない。宗学のほうでは、七高僧を選ぶ基準に、発揮の説があるとかなんとかい 順と疑謗の常恒不断の闘いの歴史だ」とおっしゃるんでしょう。その意味では現代にお 鸞がきた道は、疑謗を縁とする道だと。曽我先生がこれをうけて、「浄土真宗とは、信 なかったら、因も、つまり信順も枯れていくんでしょう。その生き生きとした生命感を いうエネルギーを失うとき、教法は輝きを失うんでしょう。七高僧というのは疑謗を尽 という教条主義というのが疑謗というものを排除していく。ただ信順せよと。しかし親

信の三忍と。

るわけです。

これは「信巻」の真仏弟子釈の結びでございますが、 位を極むべし。念仏衆生は、横超の金剛心を窮むるがゆえに、臨終一念の夕、大般 真に知りぬ。弥勒大士、等覚金剛心を窮むるがゆえに、龍華三会の暁、当に無上覚 ち往相回向の真心徹到するがゆえに、不可思議の本誓に藉るがゆえなり。 者は、すなわち韋提と等しく、すなわち喜・悟・信の忍を獲得すべし。これすなわ 涅槃を超証す。かるがゆえに「便同」と曰うなり。しかのみならず、金剛心を獲る

(聖典二五〇頁)

忍、 とを、善導大師はここにあげられているわけでございます。そういうことが一つここで と。そこに「喜・悟・信の忍を獲得すべし」という言葉であげられておりますが、無生 はいえるかと思います。ただ無生法忍を得るということには、何かそれだけでは尽きな いものがあるようでございますし、さらにそこに深総持という言葉が出されてまいりま 深総持を得るということでございますね。そういう問題をそこではまた問われてく 無生法忍というものは、そういう開けば喜悟信の三忍としておらえられるというこ

(二100一年七月二日)

はいまけれて、これではましては (100mm)のはは (100mm)のはは、100mm)のはは、100mm (100mm)のはは、100mm (100mm)のはは、100mm (100mm)のは、100mm (10 整題等以 以及其他之直接 法各切以下本籍等者 獨立為此 一十五年 以上

上京 「中華の民からの一下の日本の一様ではるはのできる」、あずてがか、中になる人といるので

第一三四講



三十四 設我得レ仏、十方無量不可思議諸仏世界衆生之類、聞言我名字二、不レ得三菩薩無。 生法忍、諸深総持一者、不以取三正覚一。

不正可以之一日 人名英雷里 人名英克特 二次 人名人葡萄花 不是事 人名英格兰人

三十七と、ずっとその内容が具体的なかたちで展開していくというようにおさえられて おります。 という、その国土清浄ということが以下、三十二、三十三、三十四、三十五、三十六、 ですね、また一つの展開が願文の上であるわけでして、この第三十一願「国土清浄の願 前回はたしかこの第三十四願を読ませていただいたかと思うんですが、三十一願から

宗の教えを明らかにしてくださった。いわゆる十一願から二十二願に至る願文でござい ますね。安田先生は山脈という言い方をなさっておりました。本願の連なりの中にやは 十八願でございますね。そして大地と接するところが十一願と二十二願と、まあそうい りそういう山脈があると、第一の山脈の最高峰といいますか、一番頂上に位置するのが いわゆる何度かご紹介しましたように、親鸞聖人が八願建立と、八願をもってこの真 願。 群が三十七 第二の本願

> るのが曇鸞大師でございますね。 ただ、だらだら四十八ということでないという意味を一番最初におさえてくださってお う展開をもつと。そして四十八願文の中にそういう一つの山並み、山脈といいますか、

そして二十二という、それが一つの山並み、山脈といわれるわけです。 をおさえられまして八願でございますね。十一、十二、十三、十七、十八、十九、二十、 ります。それをさらに親鸞聖人は十二、十三、そして十七、そして十九、二十という願 です。そこに十一願と二十二願と十八願という展開を曇鸞大師がおさえてくださってお 「願に言わく」が十一願、そして十行目に「願に言わく、設い我」と、これが二十二願 もって証していくという、そこに一九五頁の三行目からが十八願です。七行目からの 羅三藐三菩提」という、つまり仏道を成就するというその仏道成就ということを三願を 九五頁にございますように、いわゆる「三願的証」という、この「速得成就阿耨多

の諸仏世界の衆生」という、あるいは「十方無量不可思議の諸仏世界」という言葉がず ざいますね。とくに三十三、三十四、三十五、三十六、三十七と。「十方無量不可思議 っとあげられているわけでございます。まあ「十方無量不可思議の諸仏世界」というこ それに対して第二の本願群といえるのが、この三十一願から三十七願に至る展開でご 題。のは平等覚のは平等覚

可思議の諸仏世界」というときには、その諸仏世界のほかにいかなる世界もないと。 ての世界全体ということを意味するわけでございましょう。その諸仏世界「十方無量不 とは、とくに十方、十方ということはあらゆる方向ということですから、要するにすべ ざいますね。諸仏世界の内にあって、しかも他方なる世界を意味するということを注意 土」という言葉がおかれてくる。十方無量不可思議の諸仏世界のほかに他方ということ まあこのことは、藤元君がとくによく注意してくれまして、この四十一願から「他方国 かなる世界も諸仏世界として見いだされてくるということがあるわけでございますね。 はないわけでして、じつはこの他方国土とは諸仏世界の中、諸仏世界の内なる他方でご してくれておりました。

覚」という問題でございますね。これは、『無量寿経』の異訳経典の中で、とくに古い 経典ですね、二十四願経でございますが、それは一つは一五八頁を開いていただきます う言葉で呼ばれておりますが、それと一五九頁の二行目にありますのが『平等覚経』で 非常に長ったらしい題名の経典でございますね。まあふつう略して『大阿弥陀経』とい と、後ろから四行目にあります『仏説諸仏阿弥陀三耶三仏薩楼仏檀過度人道経』という ですから三十一願から三十七願をとおしてそこにおさえられてきますものは、「平等 開く智慧。出遇ってい

す。

切が平等にどれることは、ただ苦

そこに名のられているわけでございます。 すし、いま一つがこの「無量清浄平等覚」というものを説き開いた経典だということが、 道」、そこに人道を過度するということが一つ内容としてあげられておるわけでありま すから、その古い経典の名前から申しますと、『無量寿経』というのは、この「過度人

を成就する、平等なる世界を成就するさとりという名のりがされているわけでございま こに一切が平等に出遇っていける世界を開くという智慧でございますね。そういう平等 解放されるということではなくて、そこに一切を平等に見ていく眼と。さらにいえばそ つまり、さとりといいましても、それはただたんに迷いがなくなったとか、苦悩から

かということでない、具体的に清浄平等ということを求め、そしてそのための歩みでご うんですが、決してただたんに真理を解き明かすとか、非常に緻密な論理を展開すると これはある意味で、あらためてそのことに心をおかなければならんのでないかなと思

ざいますね。

47.4 2

まあこれはいま『同朋新聞』に和讃について書かせてもらっており、ちょうど「太子 多くの人の生活の中で拠り処として伝えられてきたということですね。まあともかくそ 子の時代にはない言葉などが入っておるということから、もっと後の世のものだとか、 は太子の書かれたものではないと。よくわかりませんが、つかわれておる言葉の中に太 三頁にあげられておりますが、これも現代の歴史的な研究からいえば、『十七条憲法』 和讃」のところでふれておるんですけれども、あらためて『十七条憲法』ですね、九六 こにあらためて『十七条憲法』の第一条にまず、ふつう聞きましたのは「和をもって貴 そういうことではなしに、太子の名においてこういう言葉が伝えられ、そういう仕事が が聞いてきたということがほとんど全部が否定されております。だけども大事なことは いろいろご承知のように法隆寺もちがう、『三経義疏』もちがうと。太子の名で私たち しとなす」という、読みは「和らかなるをもって貴しとし、作うること無きを宗とせよ」 (聖典九六三頁) と、まずそういう言葉があげられているわけでございますね。

こういうことをあらためて思いましたのは、あちこちでふれておるんですけれども、

うこと。うこと、う間執が破れるといいった。

というものは何をもって正義というかですね、お互いに「我に正義あり」と主張しあっ か、お互いにそういうことをいっておるわけでございますが、この聖なる者とか、 すね。そういうなかで、それこそジハード、聖なる戦いとか、かぎりなき正義の戦 今回のアメリカのニューヨークでのテロの事件、そしてその後の世界の動きでございま そこに正義とは何かということが、この『十七条憲法』においては端的に「和をもって ものはないと。 間 貴し」というこの一句でおさえられるんでしょう。人間の上に和を成就するという、人 自分の立場にするという、自分は正義の上に立っておるんだと、自分たちの行為は正義 れますとき、 ころに清浄性です。『無量寿経』の中には上巻の終わりでございますが、四三頁の二行 という固執が破られるということでございますね。そういうとらわれが破られていくと うその「清浄」という言葉がおかれております。 なんだという一つの固執が必ずついて回るわけですが、いまここに「清浄平等覚」とい ?の社会に共に相い和する世界を成就する。そういうはたらきのほかに正義というべき 正義の名で争うということが、人類の歴史で繰り返されてきたわけです。けれども、 それはまことに危ういことになっている。とくに私どもはそういう正義を そういうはたらきを離れてひとつの観念として正義というものが立てら 清浄ということはそういう「我こそ」 正義

さない。跡というのは自分がしたこと。それに対する俺はこういうことをしたと、 目の下の述べ書きのほうで、「清浄にして遺りなし」という、「清浄無遺」という言葉が 自分のしたことにとらわれていく。 ちはこういうことをしてきたんだというときには、つまり自分のしたことに固執する。 あげてございます。清浄ということは無遺ということがその一つの意味ですね。跡を遺

ども、同時に雨ということには、 ことには一つには雨降らすということですね。つまり、かぎりなく讃嘆供養すると。そ 供養ですね。讃嘆供養を、雨功徳という言葉であげられております。その雨功徳という てこの一段を引いておられます。で、雨功徳というのは何を内容とするかというと讃嘆 たまう」という、そこまでを曇鸞大師は『論註』の下巻で雨功徳荘厳の成就の言葉とし き散らして」というところから一番最後の「各各無量の衆生を、仏の正道に安立せしめ の供養のかぎりない豊かさというものを、雨という言葉で表現されているわけですけれ そのときにはここは一つの讃嘆供養の、この四二頁の後ろ三行目の「また風、華を吹

と、「次いで」というのは次第、順序次第をもって化没す、とございますが、雨は時と 華用いること已訖れば、地すなわち開裂して、次いでをもって化没す。(聖典四三頁)

でいる。 でいる。 でいる。 でいる。 でいる。 でいる。 でいる。 でいる。 でいる。 た

わけでございます。 味ですね。かぎりない豊かさと、そして跡を遺さないという二つのことがおさえられる たどる。ですから雨功徳荘厳と荘厳の名前に雨功徳といわれますのはそういう二つの意 共に大地に染み通って、跡を遺さないという、その無遺ということを雨という言葉でか

う「安立於仏正道」という、まあ無量の衆生ということは入っておりますけれども、 後が、「かくのごときの諸仏、各各無量の衆生を、仏の正道に安立せしめたまう」とい の無量の衆生を、仏の正道に安立せしめたまうという、この安立という言葉がつかわれ で、そこに清浄性でございますね、執らわれがないと。まあこれは荘厳功徳の一番最

ております。

と同時に、 安んずる心 は、衆生を 衆生に安ん 安んずる心と、こう読まれるんですけども。これは同時に衆生に安んずる心という意味 ずる心ですね。 はこれは衆生を安んずること、つまり慈悲の心ですね。衆生を安らかにさせる。衆生を いて見ずに、自分のものさしで見るということがあるわけですね、自分のものさしをあ があると。これも藤元君が指摘してくれたことでございますけれども、その衆生に安ん まあこれは 『浄土論』に「安衆生心」(聖典一四三頁) という言葉がありますが、ふつう つまり私たちは出遇いということにおいても、その人の現実、

れ違いですね。 すぐに学生に絶望するんですね。なかなか学生に安んじない。そのときには結局もうす す。絶望ばかりやっておるわけですね。まあ私も一応、大学の教壇に立っておりますが、 はだめだ」とか、「あんなやつは」と見かぎり、見放すということが絶えずあるわけで した。仏のみ衆生に絶望したまわず。私たちはつねに見かぎり、見放す。「もうあいつ これは曽我量深先生の言葉に、「仏のみ衆生に絶望したまわず」という言葉がございま そこにかけるという、その安んずるということが衆生に安んずる。その衆生の事実がど うあろうと、それが衆生の事実であるならばその事実に安んずるという言い方ですね。 とそこにまさしく自分の出遇うべき人としてその事実に安んずるという、自分の全身を てて、ああだ、こうだと。いま出遇っておるその衆生に、それがどういう衆生であろう

とか評価を問わないということが安立ということですね。私たちは歩んでおりましても、 遺ということは一歩一歩が成就、一歩一歩に燃えるという、その仏道に安立する。結果 手段となれば必ず跡を立てていくわけでございますね。こういうことをしたと。 り歩みそのものを成就すると。歩みが一つの目的を達成するための手段ではない。 同じように、ここは「仏道に安立する」という、仏道に安立するということは、つま その

で出遇って ける。

> す。それに対して「安立」於仏正道」という、これが清浄無遺という無遺ですね。です から、清浄平等覚という言葉ですね。 結果とか、効果、 評価、そういうものにいつも動かされる。心がとらわれていくわけで

う、 分の色を固執するときには頑なになるわけですね。すべてのものと柔軟に出遇えるとい ば柔軟な心というのは、つねに白紙で出遇っていけるということでしょう。私たちは自 心柔軟」とございます。つまり柔軟心です。その柔軟なる心というのが清浄、いうなら ものを明らかにされた願文として二四五頁にあげてございます。とくに三十三願に「身 十三願ですね。この三十三願と三十四願をご承知のように、 清浄というところに平等に出遇っていけるということがある。これが願文の上では三 それはつねにその出遇いにおいて白紙ですね。ともかくそこにそういう清浄平等を 親鸞聖人は真仏弟子という

ことがあげられるわけでございます。 清浄平等なる世界を開いていける情熱としてさとりという

開く、成就するさとり。

真理に目覚めるということだけではない、もっと具体的に清浄

平等ということに目覚める。

法』では「和」と、平等に相い和するという、平和ということはそういうありようです ですから、私どもにとって正義とかは、もうそういう清浄平等と。まあ、『十七条憲 と平等覚ということがおさえられていくわけでございます。 ことですね。そしていまこの願文の上では三十一願から三十七願に至るところに、ずっ 典の名として「清浄平等覚経」とか、「過度人道経」という名のりがされてあるという それは正義とはいえないということですね。ともかくそういう古い経典、本願を説く経 高邁な理論であろうと、そういう人間を引き裂き、人間の和を破るようなものは決して ると。人間が求めておるものは平等に相い和することのできる世界なんだと。どれほど があるならば、それは平和とはいえない。まあそういう和という問題ですね、 とき、開かれておるとき、その世界は平和といえるんでしょう。そこにいささかの差別 ね。ただ争いがないのが平和ではない。そこに平等に相い和するということが成り立つ 相い和す

SERVICE A RESTRICT OF SERVICE STATE OF SERVICE SERVICES S

仏を得んに、十方無量不可思議の諸仏世界に、それ女人あって」という「それ女人あっ きたものが三十五願の女人の問題でございますね。いつも申すんですが、「たとい我、 ですから、その意味ではとくに平等覚ということを仏教の歴史の中で鋭く問い返して

て」とある。て」とある。なかざ「そかさ」でもいって、わるって」でもいている。

最初で、これが十一願成就の文と呼ばれておりますが、「仏、阿難に告げたまわく、「そ 意をうながす言葉でございますね。この「それ」という言葉づかいですが、下巻の一番 に、そこにわざわざ「それ」という言葉がおかれております。「それ」という言葉は注 て」というこの言葉の響きでございますね。諸仏世界に女人あって、とだけでもい

れ衆生ありて」」と、ここに「それ衆生ありて」と、やはり、「其有衆生」という言葉が

おります。そこには何かこれはまったく感覚的なことでございますが、いわゆる大乗を ありますね。「かの国に生ずれば、みなことごとく正定の聚に住す」という十一願成就 の文にもそういうことが、重なって思われるわけですけれども。 ともかくいま三十五願におきまして「それ女人あって」という言葉がそこにおかれて 一乗を名のる仏道に対して、「それ女人ありて」と。いうならば、そういう大

とならば」という一つの願文の中で「女人・女身・女像」という言葉が使い分けられて ね、二一頁の最後の行に、「女身を厭悪せん」と。。それからその下のほうに「また女像 三十五願の場合は「女人」という言葉と、それから「女身」という言葉、最後の行です う、そういう非常に強い響きをもって誓われてきておる言葉かと思います。

乗を名のり、

一乗を自負する世界にむかって立っておるといいますかね。女人ありとい

れる。 を人往生に で問わ

> そこに平等覚ということが、この三十五願においてはいわゆる女人往生ということにお 「それ女人あって」という言葉のもっております響きを思うことでございます。この の手がかりといいますか、ポイントになるだろうかとも思います。ともかくまずそこに おります。で、まあそのこともこの三十五願の世界を見ていきますときの、やはり一つ いて問われるということがあるわけでございましょう。 「それ女人ありて」という言葉が私には非常に強く響くわけでございますが、ともかく

ございますが、その人間における交わりの第一は男と女の交わりだということをバルト けれども。そこに「交わりにおける自由」というテーマにおいて展開されておる一段が 間としての現実を男としてか、女としてか、男か女かとして生きておるんだということ ないのですね。人間そのものを生きるという生き方はあり得ないわけでありまして、人 (『キリスト教倫理Ⅱ』十二~十三頁)と。つまり人間そのものを生きているというわけにいか はおさえておるわけでございます。つまり「人間は必然的にまったく男か女かである」 マごとに抜き出した書物もございます。まあそちらのほうが読みやすくなっております これは前にもご紹介したことですが、バルトの教会教義学の中で、それは、またテー まずバルトはおさえるわけであります。で、「またまさに、その故に、人は同じく

かわかりません。まあ大河内君にでも聞けばと思いますけれども。ともかく翻訳ではそ あこういう言い方を、これは翻訳ですから、もとの言葉とニュアンスがどうなっていく 脱し得ない」。それを離れ、逃れることはできないと。離脱し得ないし、「また同様に、 必然的に、まったく、男と女である」と。つまり男か女として生きるんですから。つま 後者の関係」、つまり男と女という、そういう「関係から決して脱出し得ない」と。ま かぎり、前者の区別」、前者の区別というのは男か女かという、「その区別から決して離 りこの人間の社会というのは必ず男と女において成り立っていると。「人は、人である

基本的・根本的なものである」と、こういうことをバルトは言っております。 証拠と。まあそういう言い方をバルトはしております。で、そういう男と女の「関係は 社会において生きておると。で、そのことは人はつねに隣人と共存する者であることの 必ず男か女かとして存在し、したがって男と女というかかわりにおいてこの社会を作り、 で、「そういう男女関係は、人が隣人と共存する者であることへの証拠である」と。 ういう言い方がされております。

にちょっと出てこいと言われまして、駆り出されたんですが、あらためてちょっと自分

これは先日、久留米のほうで女性室の公開講座ということがありまして、それ

変なことでございました。で、雨が降って校庭がどろんこになると、必ず匍匐前進とい そして「捧げ筒」といわれて、そのまま教官は行ってしまうんですね。まあ教官が戻っ もうふらふら倒れそうになるんですわ。そういうことになると、もう一返に怒鳴られて、 式銃をもたされて、毎週、教練というのがあるわけですね。その銃を差し上げて進むと、 ル四十ありませんでしたが、その小さな私も、重たい大きいほんとに性能の悪い三十八 ということを徹底的にたたき込まれてきました。中学の二年、三年で私はまだ一メート ざいますね。その間あらゆるかたちで私どもは男らしくあれと、まさに「らしくあれ」 う、手でこう這うて歩くことをやらされたりですね。そして、これはもう現在では使っ てきて、休めと言われるまで、ともかく捧げ筒しておらなければならんですが、まあ大 中学の三年まで戦争ばかりでございました。日中戦争、そしていわゆる十五年戦争でご の過去を振り返させられたんですけれども。それこそ私は一九三一年生まれですから、 ていけない言葉ですけれども、男らしくあれということと、裏表で女々しくするなと、 こういう言葉を、もう年中言われました。

その頃は男と女ということはほとんど念頭にございませんね。男子中学でございました そこに徹底して、そういうらしさを求められたということがあるんですが。ですから、 い。 い。 半分しかな なななは人

> から、 ようなイメージをもってとらえるという、そういう感覚からこえられずにずっとまい られておることがあるわけでして、なかなかそういう男らしくとか女らしくとかという ておりました。ですから、そういうなかでいろいろ感覚的にいつの間にか身につけさせ 出したらまあ、 としたら、だいたい何時までかとか、あるいは手を握っていいか悪いかとか、 集まりまして、真剣に議論したんですね。その男女交際は是か非かという。で、 じめて男女交際は是か非かというテーマで、京都市内の中学の代表が御所の前の中学に ました。 余計そうですが、中学の三年で敗戦になりまして、そして中学四年のときに、は 噴飯ものでございますけれども、当時はみんな真剣にそのことを議論し 14 ・ま思 認める

人間 しあらためて人間は必ず男か女かとしてあるということから申しますと、 人間の事実を生きられないわけですから。そこでは人間の事実をすべて体験するなんて いうことはありえないわけでございます。で、また事実、男と女の間には逆立ちしても そういう向かい合うということがまったくないままにきたわけでございますが、 .の事実を半分しか体験していないわけでございますね。男としてか、女としてしか 結局私たちは しか

理解できない事実がお互いにあるということもございますね。よく申すんですけれども、

異物のためにはたらくという奇妙な感覚ということを言いました。まあ、これは一人ひ 知りませんが、はじめてのお産でしたから、体は大丈夫かということを聞きましたら、 人の方が、その方は卒業生で教え子ですから、そういうことを言ってくれたのかどうか きがないぐらいにお産休暇で何人かが欠けておるということがありました。その中の一 うちの大学の事務局員の女の人たちに、去年は大変お産ブームでして、全員が揃ったと そ頭でいろいろ理解しようとするぐらいでありまして、身で感覚するというようなこと とり感覚のしかたは変わるんでしょうけれども。そういうようなことは私たちは逆立ち がはたらいておるわけでして、自分の体が自分を苦しめる。自分のためにはたらかずに、 てみますと、つわりのひどいときであったわけですが、それはまったく胎児のために体 はたらいてくれんという、そういう感覚があると言いました。なるほどなぁと。言われ こういうことを言いましたですね。自分の体が自分のためにはたらかないと。自分にと することはまったく違うわけでして、そういうところからいいますと、男か女かという はできない。そして、それは身で感覚するということと、ただ頭で何とか理解しようと しても感覚できませんですね。どれほど理解しようとしても、それはやっぱり、それこ って異なった異物のために自分の体が一生懸命はたらいておって、肝心の自分のために

> 何か互いに男と女として向かい合うことをとおして私たちは人間の事実に帰らされると ところで一面的にしか体験してないんだなということですね。そしてまた、だからこそ のでないか。 いう、互いに教えられながら、そのことにおいてつねに引き戻されるということがある まあ何かそういうことがあらためて思われるわけです。

ますが、そこにおいて仏道を名のるとき、やはりそういう一番人間にとって根元的な基 ということでは決してございませんですね。 てくるんでございましょう。 本的なかかわりを排除して、 ようなものですね、仏道はあくまで人間が人間として生きていく道であるはずでござい ですから、その意味で女人を結界し、女人を閉め出してそこで求められる仏道という 仏道ということも成り立たないということが、そこには出 まあ仏教がはじめからいわゆる女人を排除して進んできた

几

しょう。ともかくその書物では、笠原一男さんの『女人往生思想の系譜』という書物に はお名前が平雅行という人でしたかね、仏教の女性問題について本が出ておるで てなかったんでしょう。

古代仏教が古代仏教が

代仏教は女人救済を説いていないと、それは女人結界ですね。世界から締め出して、そ 女性ですね。つまり日本においては、仏教によって、これは自発的ということでは決し に入ってきましたとき、 仏教が女性をはじめから排除しておったということはないと。これは日本に仏教が最初 おいても、笠原さんのそういうとらえ方は批判されるということですね。 と、ぴたりと重なり合うということを指摘されまして、 葉を悪人という言葉に置きかえれば、そのまま浄土教の議論、 で笠原一男さんの女人往生思想の系譜がおさえられると。それはちょうど女人という言 成仏論をはじめて創出し、それを庶民に布教していったど。 ったということですね。そして、法然、 の女人の救済を問い、女人の救済を説くというようなことをなんら問題として担わなか にいろいろと教えられるところがある書物でございます。 対しての批判を糸口にずっと仏教の歴史におけるその問題を検証しておられます。 女性を排除し、女性と交流しなかったため、女人救済を説かなかったと。 飛鳥奈良時代ですね。その頃は日本で最初に出家受戒したのは 親鸞等の鎌倉新仏教の開祖が女人往生論や女人 論理の面においても実証の面に まあ笠原さんは古代仏教は女 おおまかにはそういう二点 浄土教の説いてきたこと で、この古代

出家

時の権力者がいろいろな僧供養ということもありますが、

させたというようなこともあるんでしょう。

た。まあその人平雅行さんの書物ではいろんな当時の書物などをとおして論証されてお 仏教は排除していたということは決していえないということがおさえられておりまし りまして、またお読みになればと思います。 全国にご承知のように国分寺がある、それと同じように国分尼寺が……。 であったということを資料をとおして、平さんはあげておられるんですね。そしてまあ ともかく最初に出家したのは女性であり、そして僧尼、僧侶全体の中で四一%が女性 ですから古代

性の年齢にかかわらず、また昼夜を問わず、女性だけを排除していくという、いわゆる すけれども。結界というときには、これは存在そのものを排除するというはたらきをも 戒律によるいろいろな規制というものは、ある意味であり方の上に規制を加えるわけで 戒律による一つの規制とはまったく違うわけですね。その存在そのものを閉め出すと。 頃から女人結界ということが行われだし、それこそ女人結界というときはもう、その女 女性蔑視観というものは全然出てこないと。で、十二世紀の前半に出た『今昔物語集』 だいたい古典を見ても、いわゆる九世紀のいわゆる『日本霊異記』ですね。ここには いわゆる女性蔑視ということが非常に露骨に現れてくるということですね。その

返してい もって問い に、存在を 言葉の前 覚といいう 歴史を平等

つわけでございますね。そういう一つの歴史があるわけでございます。

女人あって」ということであろうかと思います。 ら平等覚というものは言葉に終わると。平等覚という言葉の前にある意味で立ち上がっ う言い方ではなくて、「それ女人あって」という、つまりこの問題に答えられなかった けとめられて、その上で「それ女人あって」とおさえられておる。なにかただ女人とい きるかですね。この「それ女人あって」というこの言葉には、仏教のそういう歴史が受 れ、そういうなかで『大無量寿経』が経典の歴史として、どういう位置、おさえ方がで わけなんですが。それから『方等大集経』ではいわゆる「変成男子」という問題が出さ て、「転女身菩薩」、あるいは「転女人身」と、それから『転女身経』という経典もある ておるかですね。これは般若系の経典ですね。『首楞厳三昧経』とかは変成男子をもっ ているといいますか、そういう存在をもって問い返しているという響きが、この「それ その意味で『大無量寿経』の場合に、そういう問題がどういう歴史的な展開をふまえ

ら。そういう女人という言葉で、いま共に生きている、その時代社会というものが問い すし、そしてその存在はつねに時代社会ということの中において存在があるわけですか そこに「女人」というときにはその存在そのものがおさえられているわけでございま

は思いのま 女身の「身」 まにならな

返されるということが、そこにはあるといっていいかとは思います。

すね。 ざいますね。いわゆるボディー、肉体ということではなくて、身の事実というときはそ 葉は、とくに仏教にあって、あるいは浄土門仏教にあって非常に大事な言葉でございま での位置づけ、評価ということがやはりそこでおさえられてくる。そういう身という言 の生活全体を表すわけでありますし、「身のほどを知れ」という言葉づかいは全体の中 それに対して「女身」というときの、この身という言葉は非常に意味の広い言葉でご 仏道にあって身を、あるいは身の事実をあげて仏道を問うていったのが浄土門仏

教でございますね。

思いを切り裂くものとして、そういう分泌物がおさえられており、そのことをとおして ね。 らないものです。そこにわが身の事実でありながら、それは我が思いのままにならない。 分泌物ですね。それはある意味で思いを破って漏れ出てくるものです。思いのままにな に私たちの思いのままにならない、今日の言葉でいえば実存的な身の事実でございます う分泌物の名前を『十住毘婆沙論』の一番最初にずらっとあげておられる。それはまさ まあいつも申しますように、龍樹菩薩は嘔吐とか尿とか涙とか血とか膿とか、そうい サルトルが『嘔吐』で実存という問題を論じましたように、龍樹はやはりそういう

ということがされておるわけであります。その分泌物をもっておさえられておるそこに ものがあるのかという仏道への問い返しから、『十住毘婆沙論』において易行道の展開 仏教は人をして生死の大海を渡らせるというけれども、ほんとうに生死の大海を渡った

身の事実ということがいえるかと思います。

しかし、「世尊我一心」という、この我一心ということを親鸞聖人がおさえられまして、 まあこれは、直接に身という言葉は、天親菩薩の『浄土論』には出てまいりません。 「世尊我一心」というは、世尊は釈迦如来なり。我ともうすは、世親菩薩のわがみ

とのたまえるなり。

という、ここにわざわざ親鸞聖人は我一心を「わがみ」とおさえておられますね。そう 浄土門仏教というのは身の事実というものを問うていくというところに大きな展開が開 められておる。言葉としては源信僧都が一番身という言葉をあげておられましょうかね。 どうかは別としまして、七祖を通じてそういう身の事実というものが非常に凝視、見つ 我が名字を聞きて、歓喜信楽し、菩提心を発して、女身を厭悪せん」と。そこに菩提心 かれてきておるわけですが、それがいまの三十五願におきましては、「それ女人あって、 いう身という言葉でございます。で、そういう身ということが直接もちいられているか

それから「寿終之後」という言葉、そういうものがその言葉が展開していくところでは けられておるわけですが、その間におかれてある「歓喜信楽。発菩提心」という言葉、 後」という言葉を挟んで「また女像とならば」と、そこに「女身」が今度は「女像」と を発して、女身を厭悪すると言葉であげられております。そしてその次に「寿終わりて いう言葉に換えられております。そこに女人と女身と女像と、こう言葉が三つも使い分

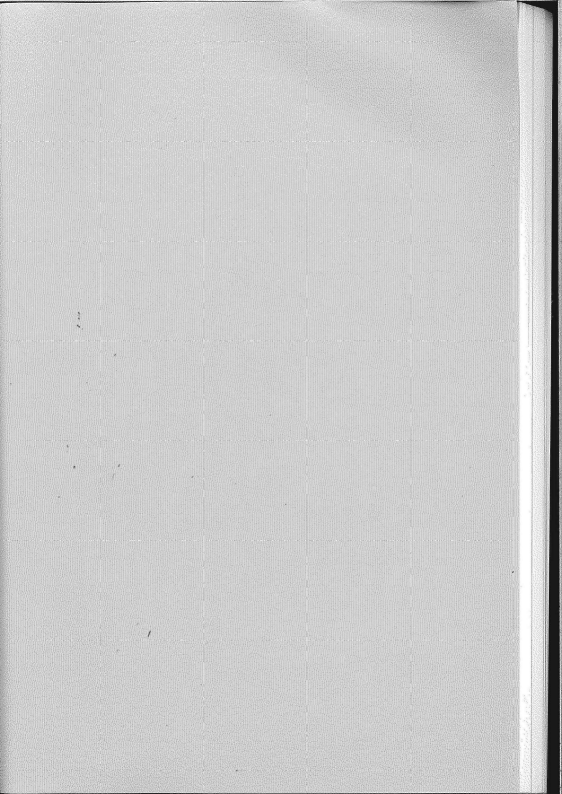
やはり注意させられるわけでございます。

それから聞我名字という言葉で貫かれてあるというところに、この三十五願を学んでい そういう問題点を一つお考えの糸口として、それぞれにお考えいただければと思うこと く上での手がかりが見られるかと思うわけでございます。申し訳ありませんが、今日は 意されているわけでございます。そういうですね、この、女人・女身・女像ということ、 三十七願と、一貫しておかれておりまして、聞我名字というところからの展開として注 名字を聞きて」というその「聞我名字」という言葉が三十四願、三十五願、三十六願 で、そのことがこれは、二十四願からこの三十七願まで、「聞我名字」という、「我が

100

(二〇〇一年九月二十八日)

第一三五講



三十五 設我得」仏、十方無量不可思議諸仏世界、其有;|女人|、聞;|我名字|、歓喜信。 楽、発,菩提心,、厭,悪女身,。寿終之後、復為,女像,者、不」取,正覚,。

前回は少し第三十五願にかかっていたかと思います。

たとい我、仏を得んに、十方無量不可思議の諸仏世界に、それ女人あって、我が名 女像とならば、正覚を取らじ。 字を聞きて、歓喜信楽し、菩提心を発して、女身を厭悪せん。寿終りての後、また

蓮如上人の五百回忌をお勤めしました。そのときに演劇放送科のみなさん方が、脚本・ こにあげられてあります法の真実性を証しするという意味をもっておるかと思います。 可思議の諸仏世界」という言葉がおかれてございます。この言葉はいいますならば、そ と、これだけの願文でございます。そこに第三十三願から第三十七願まで「十方無量不 演出を先生方が担当され、学生が出演してくれまして、「乱世を生きる蓮如」という芝 真実という言葉も大変面倒なことでございますね。じつは昨年十月に大学全体をあげて

> ならない、 のあり方として立てられるような真実でございますね。 というものはたんなる真実という観念にすぎないのでないのか。 ばならない。そういう聖とか真実なるもののために何人死のうと、それは護らなけれ 繰り返し一揆を止めようとするわけですね。そのときに蓮宗が言う台詞が、 ですが、 まいります。なにか聖なることのためにいのちを捨ててでも、 うわけですね。これはある意味でそのまま今回のテロとの問題にも重なる意味をもって うとも真実を護るほうが大事だと私は考えます」と、 ですね。そして富樫との戦いの中で二千人からの御門弟がなくなる。それを蓮如上人は に、 つの立場として立てられ、 面が出てまいります。そしてその一向一揆のある意味で中心になったのが蓮宗という人 の始め、 居が上演されました。 卒業生に一回だけで終わるのは惜しいのだけれどもねと申しておりましたら、 それぞれに感動を与えてくれました。まあ、 鹿児島地区のほうで三ヵ所で上演、 そういう真実とは何なのかということですね。 非常によかったものですから、 その真実を護るためにいのちを捨てる、 今年二回生になった子が出演 蓮宗という人が御門弟 その芝居の中に例 その後、 いったい真実というもの 聖なるものを護らなけれ 鹿児島に行きましたとき 何か一つの立場、 戦う。 0 そういう真実 してくれたの 向 0 方 何 人死 揆 々に言 0

で、その意味であらためて「讃阿弥陀仏偈和讃」の第二首目でございます。そこに真

実ということを、

智慧の光明はかりなし

有量の諸相ことごとく

光暁かぶらぬものはなし (聖典四七九頁)

と「真実明に帰命せよ」という言葉がうたわれてまいりますが、この文によりますと、

世のすべてのあり方といってもいいかと思います。そこに、「有量の諸相ことごとく」 「有量の諸相」というのは、つまりすべての人々のすがたといってもいいですし、この とごとく、光暁かぶ」るという事実において真実と、こうあげられているのでないのか。 真実明というのは智慧の光明であり、そしてそれが真実といいうるのは「有量の諸相こ きている人です。その生きていくなかではいろいろな姿をあらわにするわけでございま ま申しましたように、いろいろなおさえ方がされるだろうと思います。一つには人間と ということが私にはあらためて問題になってくるわけでございます。有量の諸相が、い いうのはすべて有量、量りあるものですね。それぞれの限定をもって具体的に現実を生

始まる」 「真理は二

> ると。それに尽くされ、そしてそこにあらわにされてくるということが、そこにはうた す。そこでは人間としての美しさも醜さも愚かさも賢さも、そのすべてがこの光暁かぶ われてあるといってもいいわけですし、そういう「有量の諸相ことごとく」ということ

いということが、そこに起こるとき、その言葉の真理であることが証しされる。真理は 葉にほかの人々も頷く、あるいは頷かざるをえない。そのすべての人が頷かざるをえな もその言葉に頷けないならば、それはおそらく真理とは言いえないのでしょう。その言 もに始まる」という、まず一人がどれほど真理だと思いこみ、主張してみましても、 したと思っておるのですが(ニーチェ『ツァラトストラはこう語った』)、この「真理は二人とと かせてもらった言葉ですね。出典がどこにあるのか聞き漏らしまして、しまったことを その意味では「真理は二人とともに始まる」という、これは藤元君の講義のなかで聞

ざいます。一つの立場に立っている人たちだけが、これが真理だといくら言っても、そ

一人よりは始まらないということですね。その一人というのは広げれば一つの立場でご

れはほんとうに人間の上にはたらく真理だとはいえない。この二人というのは、もちろ

ん二人をはじめの出発点としてかぎりない人々ということが意味されますが、あえてい

そも、

また勝利広大の知識なり。

もっとも遠もっとも遠

人と、もっとも考えが異なり、生き方も異なり、感じ方も異なる、そういうもっとも遠 い存在が、 もっとも遠い存在ということを意味するのですね。そのことを主張しているその しかもともに頷かざるをえないということが起こるときに真実というんだと

思います。「真理は二人とともに始まる」という言葉は、そういうもっとも遠いものと る主観で語られるのでなくて、そういう他の一人と向かい合い、他の一人と出遇ってい つねに向かい合うということなしには真理ということは開かれてこない。真理がたんな

鸞聖人にあっては、親鸞聖人のつねの言葉として、覚如上人の『報恩講私記』でござい ういうもっとも遠い存在と向かい合う、そういうことですね。ですから仏教、とくに親 くという、その一人はつねにもっとも遠き存在として見いだされてくる。 って最も遠い存在ですね。仏道からある意味で排除されていた存在であるわけです。そ ある意味で、この三十五願の、「それ女人あって」というのは、それまでの仏道にと

ますが、そのなかに、 疑う者も必ず信を執り、謗ずる者も遂に情を翻えす。実に是仏意相応の化導、そも 「信謗、 共に因と為りて、同じく往生浄土の縁を成ず」と。誠なるかな、斯の言、

(聖典七四〇頁)

するといいますか、もっとも遠くある存在が、しかも共にという。 して始まるという二人というのは信謗という、信ずるものと謗るものと、もっとも相反 を因として疑謗を縁として」とおさえられております。なにかそういう真理は二人より 仏法の歴史は文字どおり真実なるものの歴史であるはずでございますが、それは「信順 の文では、「信順を因とし疑謗を縁として」と、こういう言葉がございますね。そこに くるもの、「信謗、共に」因となって、そこに成就してくるものですね。ご承知の後序 共に」というところに二人ということがあるのでしょう。信ずるものと謗ずるものがあ とありますが、「信謗、共に因と為りて、同じく往生浄土の縁を成ず」という、「信謗、 しかも信ずること謗ずることにおいて、そこに開かれてくるもの、明らかにされて

ずる者と異教徒と、その二つに分かれる。その二つに分けるというそこに立場を明確に の側につくのか、テロ こでも、誰でもすべてのものがどちらかにつかなければならないと言いましたね。われ そういうことが一つおさえられます。今回のテロのときにブッシュ氏は、いつでも、ど ますね。あらゆる歩みにおいて頷かれてきたということです。その歴史の全体ですね。 そのことが願文の上では、「十方無量不可思議の諸仏世界に」、あらゆる歩みでござい の側につくのか。それに対してビン・ラディン氏もイスラムを信

ない。 このに分け このに分け な見方では

していく。なにかそういう姿勢でありますね。

b, 妙な移りゆきを見るということがございます。そして、それは生死ということについて 移りゆきそのものを濃淡という言葉であらわしているのだと。ですから、その濃淡の微 薄いところへ、また薄いところから濃いところへという限りない移りゆきであります。 濃いのと薄いのと二つに分けることをいうのではない。濃淡というのは濃いところから ここからあとは死という見方ではございませんね。 それに対して日本人が一つの例として、濃いと薄い、墨の濃淡という場合は、それは やはり同じことであって、生と死をパンッと二つに分けて、ここからこっちは生で、

終ですということですね。そこにはここからここまでは生、ここからはもう死だという れました。一生懸命に目盛りを見ておったですね。そしてその目盛りを越したら、ご臨 と二つに割ってしまうわけですね。おふくろのときもいわゆる目盛りが六十以下に下が 死というときは生と死を別なこととして立てて、そして見分けていくということではな 判定を下すという、脳死という判定もそういうことでございますね。だけど日本人が生 ったら、もう死であるから、この目盛りの移りゆきを見ておってくれということを言わ 現代の医学にあっては、生、そしてここからは死と。いのちの営みのところをパンッ

のちの営み

ここからが死ということではなくて、死んでいくいのちなんです。それは刻々に移って ような見分けのできるものではない。生死していくいのち、生も死もいのちの営みだと。 けとめていくというような、生と死というものはやはり決してここからここまでという くて、生は限りなく死というものを生きていくのだし、死は生というものを限りなく受

えば、まったく相反するものを内にかかえて歩んでいる。

いく。つまり二つに分けて、どちらだというとらえ方ではなくて、つねにある意味でい

と雪が、ともにとらえられていくような曖昧な言葉は欧米にはない。凍雨はあるが、み く。生死するいのちを一日一日、それこそ一日をすべてとして生きていく。だから「悲 ぞれという表現はないと青木新門が注意されておりましたね。そこには生死を生きてい という言葉はない。雨と雪は矛盾するものですね。雨は雪を解かしてしまう。そこに雨 りましたですね。みぞれというものに象徴的に表現しておられました。欧米にはみぞれ この生死を一つにということは例の青木新門さんは「みぞれ」ということで語ってお

を、しかも一つなるものとして受けとめて生きていくということがあるわけでございます。

喜の涙」(聖典四○○頁)という言葉も欧米では理解されないでしょうね。悲しみと喜びを

一つにした涙、悲喜の涙を、という言葉がございますが、なにかそういう相反するもの

い。 はずがな 真理である が、人生の するもの

人間を抹殺 ですから真実ということも、真理は二人より始まる。その二人とは相反する二人、そ

それは人間における真理だと。その人間の事実を離れて真理が立てられ、そして真実の 生における真理は「智慧の光明」と譬えられますが、斉しく照らし出される、斉しく光 ためには何人死のうと、これは護らなければならないという、それは大きな顛倒でない の相反する二人がともに出遇い頷く、その一点においてはともに頷くときに、はじめて を蒙る。「有量の諸相ことごとく、光暁かぶ」る、そこに真実明という言葉が立てられ のか。人間を抹殺するものが人間の真理、人生の真理であるはずがないのでしょう。人 ことでもできるということがあるわけでございます。そういう人間性を否定するような てあるということですね。なにかそういうことをあらためて思わされることでございま 人間は自分の立場を真実として立てるときには、真実の名においていかなる残酷な

問題がそこにはおさえられてくるように思います。

ですから、ここに「十方無量不可思議の諸仏世界」という言葉があげられている。三

真仏弟子の教証としておられる。二四五頁の真仏弟子釈に、「真仏弟子と言うは」とい う御自釈を受けて、ふつうこういうところは、「願に言わく」とされるところを、ここ けですね。柔軟性と得忍性ですね。 がご承知のように真の仏弟子、真実なるものに生きる仏弟子のあり方が誓われ 十三願、三十四願、三十五願、三十六願、三十七願というのはその意味で本願の真実と いうことが開かれていく願だといってもいいかと思います。とくに三十三願、三十四 触光柔軟と聞名得忍という二つの願をもって親鸞は てい るわ

では、「『大本』に言わく」と『大無量寿経』そのものとしておさえておられますが、 りてその身に触るる者、 設い我仏を得たらんに、 身心柔軟にして人天に超過せん。 十方無量・不可思議の諸仏世界の衆生の類、 もし爾らずは、 我が光明を蒙 正覚を取

という触光柔軟の願、 三十三願ですね。そして、

聖典二四五頁

そしていま三十五願の女人往生の願ということが、それまでの仏道からもっとも遠く除 という聞名得忍の願、三十四願をもって真仏弟子の教証としてあげられてございますが。 設い我仏を得たらんに、 菩薩の無生法忍・もろもろの深総持を得ずは、 十方無量・不可思議の諸仏世界の衆生の類、 正覚を取らじ、 我が名字を聞 同 頁

あげられてございますが、とくに世人という言葉にはもっとも精神性から遠い、日常性 ということなけん」と、そこに「人民」とか「世人」という言葉がこの三十七願にだけ 「人民」という、「諸天人民、我が名字を聞きて」、それから「諸天世人、敬いを致さず 三十七願、人天致敬というものですね。これも三十七願をみますと、この願文だけに かれていた存在において確かめられる。それから三十六願、常修梵行という、それから うところで生きている人々が、しかもなお敬いを致さずということなけんという、そう 心からもっとも遠く生きている。損か得か、おもしろいか、おもしろくないか、そうい のなかに埋没しているものというような意味がございます。そういう何かを敬うという いう人天致敬というところに真実性ということが確かめられているというか、おさえら れているといえるかと思います。

に、いわゆる大信海を讃嘆される言葉ですが、「貴賤・緇素を簡ばず」(聖典二三六頁)、階 わけでありますね。真実信心ということをあらわされますときにも、親鸞聖人は「信巻」 うのは僧俗ということですね。緇は僧、素は俗でございますね。そういう僧俗を選ばず、 級的な相対立する概念が貴賤ですね。それからその生き方といいますか、「緇素」とい ともかく三十七願まで、「十方無量不可思議の諸仏世界」という言葉がおかれている

をおさえる をおさえる をおさえる をおさえる。

心 相反するものがともに一つに成就していくところで「大信海を案ずれば」と。真実の信 それから「男女・老少を謂わず、造罪の多少を問わず、修行の久近を論ぜず」。そこに あります。 個人の主観を超えた真実の信心をおさえられますところで、「二人より始まる」で 相反する存在をおさえてある、そういうことがそこにいえるかと思います。

別がある。「男有り女有り。是れ男、是れ女」とは、これは男だ、これは女だという、 公となって説かれている。「無垢施菩薩応弁会」という会座ですね。『大宝積経』の中に そして「顛倒となす」と、こういうことも説かれてございます。そして『大宝積経』と 是れ女、顛倒となす」と、そういう言葉ですね。そこに「分別あるが故に」、そこに区 三昧経』では、「男女に別異あるをみず」、「分別ある故に、男有り女有り」。「是れ男、 若経系統の経典、 遂げるということは、聖道門にあっても一つの教理としてはずっと説いてきているとこ ろですね。教理においてすでに排除しているということではございませんで、とくに般 う注意をうながす言葉ですね。女人がいるぞということですね。もちろん女人が往生を そういうところに、「それ女人あって」という、前回申しましたように、「それ」とい 無垢施菩薩、この菩薩は女人なんですね。無垢施菩薩という女人が主人 V わゆる『首楞厳三昧経』「転女(人)身経」という、その

> 界をたもつという思いのところで結界を結ぶ。修行にとって妨げとなる、つまり誘惑と あるということはないんです。しかも具体的なあり方としては、やはり修行ということ わけであります。ですから聖道の経典にあっても決して女人をまったく排除して説いて なるになぜ男子の身を転じないのかという、そういうやりこめるという経文も出てくる ぜないのかということを聞く。それに対して無垢施女は逆にあなたは神足において第一 久しく無上菩提心を起こして、すでに菩薩としてはたらいているのに、なぜ女人身を転 そういう説法の会座が含まれてございます。そのなかでは目連が無垢施女人、あなたは が具体的にはあるわけでございますね。教理としてはともかく現実には女人を排除して なる酒とか女人とかをことごとくみることを許さずと、結界をしている。そういうこと に立つときに、いかにその修行を全うするかというところで、修行にもっとも適した境 きたという事実があるわけでございます。

の三十五願が誓われてきているということを思うことでございます。そこで前回申しま つの願文の中に区別してあげられているということが注意されることでございます。 したように、三十五願においては「女人」と「女身」と「女像」という三つの言葉が一 そういう事実をふまえて「それ女人あって」という、こういう強い響きをもって、こ ございますが、ともかくそこに、「それ女人あって」と。ある意味で仏道の歴史の中に

仏を無等等としてあらわすそのときの無等性ですね。そういうことも注意を引くことで

いわばその存在を、歴史の中に立てていくといいますか、女人ありと。「それ女人あっ

この「十方無量不可思議の諸仏世界」というこの願文が『如来会』のほうでは、

無」有,, 等量, 諸仏国中所有女人、

において等しく諸仏の国土を成就している。いわゆる無等等という言葉でございますね。 という意味があるのでしょう。等量あることなしと。その等量あることなしということ それぞれの事柄を尽くして、そこに仏法の世界を開いているというところに諸仏の国土 ぞれの因縁において開かれている国土であって、各別の因縁ですね。とくにそれぞれが ざいます。まあ簡単にいってしまえば、同じ国はない。逆にいえば諸仏の国とは、 と、こういう願文になっておりまして、この等量あることなしという言葉が使われてご (等量あることなき諸仏国中の所有の女人) (聖全一・一九二頁) それ

Ξ

という言葉に換えられてまいります。 が名字を聞きて、歓喜信楽し、菩提心を発して、女身を厭悪せん」という、そこに女身 仏道の全体を問い返す名のりとして「それ女人あって」と、こういう意味をそこにはも て」と。いうならば、この事実に応えよという問いかけでございましょうね。そういう ってくるかと思います。そしてその女人という名において仏道を問い返す、それが「我

だ一つ『如来会』では私どもの魏訳の「我が名字を聞きて、歓喜信楽し、菩提心を発し ですね。厭い嫌悪するという、そこに女身を捨てるということが一貫しております。た 経』のほうは「厭離女身」という言葉で誓われてございます。女身を厭患し厭離し厭悪 は「厭患女身」ですね。女身を厭患するという表現になっております。それから 心を発し帰依し頂礼せん」(聖全一・三三頁)と。「聞我名号」というのがあとに出てきて の場合は逆になっておりまして、「女身を厭離するものあって、我が名号を聞きて清浄 かわり、「深く菩提心を発して、そして女身を厭患せん」となっておりますが、『荘厳経 て、女身を厭悪せん」とだいたい同じ言葉で「歓喜信楽」が「得清浄心」という言葉に おります。つまり私どもの願文では、「聞我名字、歓喜信楽、発菩提心して、厭悪女身」 これは『如来会』におきましても、それから『荘厳経』におきましても、『如来会』

厭離するということが先に出ております。 ういう人があって、その人が我が名号を聞いて清浄心を発し帰依し頂礼すると。そこに ですね。『如来会』もだいたい同じです。しかし『荘厳経』はまず女身を厭離する。そ

そこにおいて成就していくような歩みになってまいりますね。 現実を厭うて浄土を欣うというときには、浄土はある意味で理想郷的な、自分の思いが 穢土を厭うて浄土を欣う。このときにはだいぶ大きな意味の違いが出てきますね。まず 欣浄ですね。浄土を欣う、そのことにおいて穢土を厭わしめられる。それに対してまず おいて厭うというのと、これは欣浄厭穢と厭穢欣浄という異なりがございますね。まず これも問題でありますが、なにか厭うて仏道を求めるというのと、仏道を求めることに その言葉の順序が逆になっておりますことに、どこまで意味をみていけばいいのか、

これはご承知のように、『愚禿鈔』に、

自利真実について、また二種あり。

一には厭離真実

聖道門 難行道

竪出 自力

竪出は難行道の教なり、厭離をもって本とす、自力の心なるがゆえなり。

二には欣求真実

浄土門 易行道

横出 他力

横出とは易行道の教なり。欣求をもって本とす、何をもってのゆえに、願力

に由って生死を厭捨せしむるがゆえなりと。

聖典四三八

何をもってのゆえに、願力に由って生死を厭捨せしむるがゆえなりと」。そこに「厭離 欣求真実 浄土門 易行道 横出 他力 横出とは易行道の教なり。欣求をもって本とす、 竪出 自力」の道、それが厭離真実の道です。で、「 竪出は難行道の教なり、厭離をもっ と出ております。「自利真実について、また二種あり。 一には厭離真実 聖道門 いうことがおさえられております。これはさらにそのあと、 をもって本とす」というのと「欣求をもって本とす」ということにおいて自力と他力と て本とす、自力の心なるがゆえなり」。それは自力の心だとあげてございます。「二には

厭離を先となし、欣求を後となす。すなわちこれ難行道、自力竪出の義なり。

聖典四三九頁)

をとおして 経』は発心 と『無量寿 があってか 如来会 発心。

はまず厭離 『荘厳経』にあっては、この言葉を借りれば、厭離を本としているとみるか、まず厭離 と、こう繰り返されておさえられてございます。そういうことが願文におきまして、

てくるというすがたになっておりますから、なにかやはりそこには仏法において女身が 『荘厳経』から『如来会』、四十八願経になってきまして、そういう欣求が先にあげられ ここのところではそこまでいう必要がないということかもしれません。ただまあやはり ってではなくて、欣求をもって本とするという、他力の世界がいわれてあるのか、まあ、 厭悪女身となっておりますから、そしてみますと『如来会』と『無量寿経』は厭離をも 『如来会』と『無量寿経』は逆にまず発心が述べられ、発菩提心というものをとおして があってそれからそういう発心が述べられてあるということでございますね。そして

は、 が、 いろいろな限定をもつわけですが、その限定というもののなかには同時に身という言葉 すね。身というところに、その存在が具体的な現実の限定をもつと。身というどころに そしてその「女身」という場合、身というのはどこまでも現実存在をあらわす言葉で その身という言葉はただ肉体的な具体性をさしているだけではなしに、社会的な位 身の程を知れというような使い方ですね。身の程を知れという言葉づかいのときに

厭われるということが、言いうるのでないかと思います。

置づけというものが含まれてくる。

うあるべしという、文化の中で、長い年月の中で生活習慣にまで染み通っている見方と とうにそういう文化の中で育ってきたということがありまして、男性の側からいえばま いうか、位置づけでございますね。だいたい女性差別というときには、文字どおりほん 従ということがいわれてきているのが女身ですね。女は五障三従の身であると、そのあ ます。もうそのことが社会的に当然のこととして決められてきている。いわゆる五障三 ったくそういう思いなしに差別の言辞をしている、見方をしているということがござい き難くといいますか、根深く私どもの中にはあるわけでございます。 り方をそういう社会文化的にもう決めてしまってみているということが、ほんとうに抜 ですから女身という場合はそれはこのごろのことでは文化的に規定されてきた女のこ

は決してただ割が合わないとかということではない。そういうときには人間としての本 奪われている問題がそこにおさえられてくるのでございましょう。女身を厭うというの うことは人間性を回復する願いでございましょう。人間としてのあり方を回復するとい 来性といいますか、人間性というものが奪い取られることになる。だから厭悪女身とい ですから、そういう女身というときには、そこにあえていえば人間としてのあり方を

い。 復する願いうことは 駅悪女身と

発菩提心」とございますが、二十願成就のところには聞我名号ですね。歓喜信楽という れていくということもそこにはあるわけでございます。そして「聞我名字、歓喜信楽 うことが三十五願を受けて三十六願の常修梵行、三十七願の修菩薩行ということに開か

言葉が直接に出てくるのは三輩段の下輩段に、

疑惑を生ぜず。乃至一念、かの仏を念じて至誠心をもってその国に生まれんと願ぜ

無量寿仏を念じてその国に生まれんと願ずべし。もし深法を聞きて歓喜信楽せん。

という、これは下輩段でございますね。この四十四頁の後ろ四行目から始まる上輩と四 十五頁の中輩、そしてこの四十六頁の下輩と、 の文と呼ばれてございます。 ん いわゆる三輩段というのは十九願の成就 (聖典四六頁)

提之心」(聖典四六頁)と三輩段を通じて発菩提心ということがおさえられてございます。 誓われておりますし、いまの三輩段におきましても、「応発無上菩提之心」(聖典四五頁)、 (聖典四五頁)、「まさに無上菩提の心を発し」。 それから下輩段のところにも 「まさに無上菩提の心を発し」とございますし、中輩段のところも、「当発無上菩提之心」 そして発菩提心ということも、これはいうまでもなく発菩提心ということは十九願に 一当発無上菩

ら、わが国に生まれんと欲えという言葉ですね。つまり十八・十九・二十の三願 実相に応じて展開される。その衆生の現実相を受けとめて、その現実相に寄り添い そこには本願というものが十九・二十として展開していく。そしてどこまでも衆生の現 空に灰を撒いたような話ではないのでしょう。 しての我が身に対する悲願ということが三願転入の文にはございますね。 願転入の文とこう呼んでおりますが、個人が何か十九・二十・十八と三段跳びをしたと をもって欲生我国という言葉を十方衆生に誓われている。三願転入というのは、まあ三 生に誓われた言葉というのは、十方の衆生の一人ひとりがまさに我が身に呼び いますが、すべての人々よということではございませんね。十方にいる人々よという大 0 いうことでは決してない。どこまでも本願の展開、そしてその本願を展開させたものと を開いてくるものが十方衆生なんでしょうね。皆さんよという、そういう話ではない。 ていた言葉として聞きとる。この親鸞一人がための誓いであったという、 0 人間の事実を根源まで極めたという、人間の事実を根源まで極められてあればこそ、そ いにその願心に目覚めることのない、その衆生。十方衆生ということを申したかと思 前には悲嘆述懐の文がおかれてございます。そこにただ十八願が誓われるだけでは、 十方衆生に誓われたという、その十方衆 そういう頷き 三願転入の文 かけられ の展開 なが

えする」 し、憎みさ 間を軽蔑

う。

大地に引き戻す。

います。それを軽蔑し憎むということになる。それがほんとうは大事な問題なんでしょ

ある意味で夢見ているものを大地に引き戻す大きな大事な存在な

と区別がない。そこにどうしても批判的にもなるし、渋い顔をもするということがござ

にして生きていくかという生活に苦労している人にとっては、それは夢に生きているの

がしましたという、そういうことなんでしょう。 ゆる仏法の話を聞くときに、よくおっしゃいますね。 れを聞くものは一人ひとりが自分のありようにおいて、まさに我がために聞くと。 私のことをいわれているような気

で身近な人 は、具体的 ということ 類を愛する ものではないのでしょう。そうすると、もっとも身近な具体的なその生活を担い、 いに生きるというときには損得を超えなければなりませんから、お金に結びつくような 高な願いに生きているんだという思いを必ずもってしまう。だいたいそういう大きな願 自負心を必ずともなう。意識するしないを超えて、 するものです」と。 とご注意申し上げますが、もっとも具体的で身近かな人間を軽蔑し、ときには憎みさえ 思い出しますドストエフスキーの言葉ですね。「普遍的人類を愛すということはちょっ ですから、十方衆生というのがすべての人々よということになりますと、 普遍的人類を愛するときには自分の大いなる志に生きているという 人類の平和のためにと、そういう崇

んですけれども、ともすればそれを憎み軽蔑することになる。

源まできわめる。その人間性そのものを根源まできわめたときに、はじめてそれはすべ するということですね。二人のあり方を問うていくことをとおして人間性そのものを根 ことをいっているのではないのでしょう。それこそ最初に申しました、真理を明らかに てくる願文でございますが、それは決して十方にましますすべての人々よという大きな だけですまない、そこに十九願・二十願という展開をさせるのですね。そこにはじめて ての人が、それぞれに自分自身への呼びかけとして聞きとるということでしょうね。そ してその呼びかけを三度繰り返させるのはわれわれの無明性によるわけですね。十八願 私への呼びかけとして、その呼びかけに目覚める、そういう展開が述べられている。 ですから、この「十方の衆生よ」という言葉は十八、十九、二十という三願だけに出

兀

「化身土巻」の三願転入の文の最後が、

難思議往生を遂げんと欲う。果遂の誓い、良に由あるかな。

(聖典三五六頁)

問題。 なかられる としての はめられる

と、果たし遂げずばという誓いを誓わせたのは、まさに我が身の事実ですね。

ここに久しく願海に入りて、深く仏恩を知れり。

(聖典三五六~三五七百

その本願にふれるところに女身を厭うて一人の人間として、そのいのちの事実を回復せ という、そこにはじめてこの私のためにという頷きがあるのでございましょう。そして

しめられる縁としての女身という問題ですね。

は願文の上では第二願にございました。 言葉の間に「寿終之後」という言葉がおかれております。この「寿終之後」という言葉 厭悪して、女身を生みだすような世界に歩み出すということが、「寿終りての後」とい ら解放されてよかったと安堵するというようなものではないのでしょう。そこに女身を う言葉でございますね。「女身を厭悪す」るという言葉と、「また女像とならば」という かない願心に目覚めることとして頷かれるわけでございますから、それは決して女身か そして厭悪女身、女身を厭悪するということは、そういう人間性を回復せしめずにお

たとい我、仏を得んに、国の中の人天、寿終わりての後、また三悪道に更らば、正

という言葉ですね。第二願のところに、「寿終之後」という言葉がみられるわけでござ

覚を取らじ。

聖典十五頁)

の中にあって、三悪道としてのあり方に堕さない。何回もみてもらっている主功徳成就 悪道的なあり方にかえるということがあるならば正覚を取らじと。第二願はこの三悪道 います。この場合も三悪趣なき国に生まれ、しかもその国での寿終わっての後、また三

の言葉ですね。

と願じて、浄土の命を捨てて願に随いて生を得て、三界雑生の火の中に生まるとい もし人ひとたび安楽浄土に生ずれば、後の時に意「三界に生まれて衆生を教化せん」

と。「もし人ひとたび安楽浄土に生ずれば、後の時に意「三界に生まれて衆生を教化せ 三悪趣、第二願の心でございましょう。三悪道にかえって、しかも三悪道に堕ちない。 「三界雑生の火の中に生まるといえども、無上菩提の種子畢竟じて朽ちず」、これが不更 ん」と願じて、浄土の命を捨てて願に随いて生を得て」と、これが寿終之後ですね。 土を捨てることがおさえられております。浄土に生まれて、やれよかったと浄土に腰を どこまでも無上菩提心に生きるということでございますね。そこでは浄土に生まれて浄 下ろすなら、生まれたということに何の意味もないわけですね。浄土に生まれたという えども、無上菩提の種子畢竟じて朽ちず。

ことの意味は穢土においてはじめて輝くんです。浄土に生まれて浄土に止まっているの

まれたとい

止っているれて浄土に

をも

うはたらき

うあり方。 くあれとい くあれとい

なら、生まれたという意味はそこにははたらきをもたない。

る願文として、三十五願が誓われてきているというふうに私は受けとっております。 しての生き方が問われていくという歩みが呼び覚まされる。そういうことを願われてい そこにはおさえられてくるかと思います。そこに女人の身ということにおいて、人間と という言葉で決められてくるあり方に戻ってしまうならば正覚を取らじ、という意味が 「らしく」というあり方ですね。女は女らしくあれ、男は男らしくあれ。「らしくあれ」 らじ」。女像ということは結局、世間の観念にとらえられ、女像というのはいわゆる そしてその穢土の現実にはたらく。しかし、そのときに「また女像とならば、正覚を取 いう目覚めを私の上に成就してくださった、その願心に生きる身として浄土を後にする。 ですから、いまの三十五願におきましても、寿終之後というところに願に生きるそう

おもしろいなあと思いましたのは新潟のほうのある女性の方なのですが、変成男子とい なって成仏する身として、これは大きな差別ではないかということがございます。この そのことの問題でございますね。「変成男子」という言葉では、女人の身を厭うて男に 言葉の意味、 ただそのうえで親鸞聖人が三十五願を「変成男子の願」と和讃において呼ばれている、 親鸞聖人がこの名を用いられた意味がいま一つわからないのですが、ただ、

か。 然ではない がったが自 がら がら

みをされた方がありますが、そう言ったらどうだと。これも一つの視点かもしれません だと。女像としてみる男の意識を変革するだというんで、男子を変成する願だという読 う言葉を「男子を変成する」という読みをされまして、なるほどなあと。男を変えるん う意味が見えなくもないですね。 な意識が根底から問い直されるということがそこにあるわけですから、なるほどそうい ね。たしかにその三十五願をとおして、われわれがどっぷりと浸かっている社会文化的

男子を変成する。こういう読みですわね。男子に変成するという読みのほうがこの四句 目的語ですから、「を」というのがふつうの読みですね。変成する。何を変成するのか、 のほうが、変成男子という読みは不自然なのでないか。ふつうは動詞の下にくるものは かもしれません。そこらへんも言葉づかいの歴史がどうなっておりますか、そういうこ の文字のほうからいえば、かえって不自然といいますか、ある意味では筋が通らないの ともじつは学ばなければならないかと思っております。 かえって、ここらは漢文としてもどうなんでしょうかね。男子に変成するという読み

して男のことではなくて、若き求道者をあらわす言葉が男子でございますね。童子とい だいたいは女人を男子に変えている、そして往生せしめる。そして男子というのは決

子」 をあらわす

変成するのほうがなんか通ずるような意味もありますが、そこらはまたふれていかなけ 意味だという言い方ですが、先ほど申しましたように、漢字の読み方からいえば男子を が、そういう言い方でだいたい男子に変成する。その男子は菩提心に生きるものという はないということもございます。それはたしか藤元君もふれていてくれたかと思います 男子という言葉もそういう若き求道者をあらわす言葉であって、性別をあらわす言葉で いますが、その童子というのは、それはどこまでも若き求道者ということを意味する。

今日は一応、終わらせていただきます。

をみましても転ずるほうを使ってあります。そのことの意味ということでございますが には転成という言葉のほうが多く使われていますね。先ほど申しました、『大宝積経 ればならないかと思います。変成、これは転成と実質的に区別はございません。

(1100)年十月二十五日

92

う言葉と通ずるわけです。善財童子というふうに、童子というのもふつうは男の上に使

第一三六講



三十六 設我得」仏、十方無量不可思議諸仏世界諸菩薩衆、聞,,我名字,、寿終之後、

常修||梵行|、至」成||仏道|。若不」爾者、不」取||正覚|。

今回は三十六願のほうに入らせていただきます。「常修梵行の願」と呼ばれておりま

字を聞きて、寿終わりての後、常に梵行を修して、仏道を成るに至らん。もし爾ら ずんば、正覚を取らじ。 たとい我、仏を得んに、十方無量不可思議の諸仏世界のもろもろの菩薩衆、我が名

の主体ですね。それに対して個人、個々の存在の主体がアートマンという言葉で呼ばれ というのは宇宙の原理ですね、宇宙を作り出しておるものの名ですね。いうならば宇宙 いうのはブラフマンです。これは古代インドにおきます思想でございます。ブラフマン という意味が梵行という言葉のもとの意味としておさえられております。つまり、梵と という願文でございます。brahma-carya(ブラフマ・チャリヤ)、ブラフマンと共に歩む す言葉。などいうことをということをということをあられるということをあられる。

梵声悟深遠

清らかなということをあらわす言葉として使われていくわけです。これは『願生偈』に

微妙聞十方」(聖典一三六頁)のいわゆる妙声功徳ですね。その妙声功徳の

めていくわけですね。で、そこに梵天、梵という言葉がインドにあっては最高の、清浄、 とヴィシュヌ 中に組み込まれていきます。とくにヒンズー教にありましては、このブラフマン ます。仏教においては梵というのは仏教の守護神、仏教を守る神として仏教の世界観の 最高の神ですね。 宇宙の原理を人格化して、一つの人格として表すと。いわば神格化、 心原理、その根底にあります原理として説かれているわけでございますね。ブラフマン、 んですけども。そういう一つの具体的な存在としてその名をたてていくという、 ますね。ブラフマンとアートマンという、そしてその宇宙と個々の存在のその主体、ア わゆる梵天ですね。梵天という名でたてられていくわけです。で、梵天というものが トマンとが、そこに一つになる、梵我一如ということが一つのインドの宗教哲学の中 (戦いの神)とシバ(他化自在天)を三つの大きな神と、三大神として崇 最高神の位置をもって崇められているということがあるわけでござい 神といってもいい

天竺国、称||浄行||為||梵行|、称||妙辞||為||梵言|。彼国貴||重 梵天|、

ところにおいて曇鸞が、

成をみる。
は米年で終
は米年で終
の米のライ

多以、梵為し讃。

貴重すれば、多く梵をもって讃をなす。) (天竺国には浄行を称して梵行と為す。妙辞を称して梵言と為す。彼の国に梵天を

だと。その意味は梵天を尊んでおるから、最高の誉め言葉として梵という言葉を使うん 行を梵行となすとございますが、清浄なる行ということを梵行という言葉であらわすん ということをいわれております。ですから梵行というのも同じ意味でございますね。浄 だと、こういうことが曇鸞の『浄土論註』に注意されております。

す。インドのもちろんこれは上層階級でございましょうね。いわゆるバラモン階級にあ という言葉では、いわゆる人間の一生を四つの時期に分けてみるという分け方がありま だいたい壮年で終わっておりますね。ああいうところに人間観というのがあらわれてお ことがいろいろたてられますね。心理学者のフロイトによると欧米のライフサイクルは、 ると思うんですね。ところが東洋のライフサイクルはみんな老年のほうに人間としての っては人生が四つに区切られています。今日の言葉でいいますとライフサイクルですね。 生の移りゆきをどういうふうに生きていくのか。どういうふうにとらえるのかという そこにもう一つ大地の会のときに藤元君がふれてくれていたと思いますが、「梵行」 いるものを られてきて には、伝え

完成を見るということがございますね。

ね。つまり、いろんなことを学ぶときだと。八相化儀のところでいいますと、二頁の一 このバラモン階級における四住期というものの、一番最初を「梵行期」、学生期です

番最後、後ろから二行目が誕生ですね

- 吾当に世において無上尊となるべし」と。釈・梵、奉侍し、天・人、

帰仰す。

と、ここまでは誕生のすがたを述べてあります。それに続けてすぐに、

算計・文芸・射・御を示現して博く道術を綜い群籍を貫練したまう。後園に遊んで 武を講じ芸を試みる。

(聖典二~三頁)

伝統されてきておるいろいろな道を学んでいく。これが学生期、梵行期というわけです の学ぶというときには、当然そこに一つの伝えられてきておる道を学ぶと。いうならば とございます。つまり、文武の両道にわたって学ぶという学ぶ期間でございますね。そ

きておるものには自分に先だった、先祖の人々の学びの歴史があるわけです。ですから、

学ぶと。もう一ついえば、伝えられてきておるものをまず受けとめる。その伝えられて ね。これは、そこではある意味で自分の選びをこえて、伝えられてきているものをまず

98

をもつ。 
をもつ。

先祖の学びに学ぶと。そこではやっぱりおもしろいこともおもしろくないことも、ある 意味で一切の選びを捨てて、まず学ぶということがおさえられるのでしょうね。

とる、しんどいこと、おもしろくないはご免こうむるというところでは、人間としての とめる勇気というところにあるんですね。おもしろいところだけ、楽しいことだけ受け を拒否しておれば、どんどんどんどん自分の思いの中に、つまり主観的なところにたつ には、必ずおもしろくないこと、つらいこと、嫌なことに直面するわけですから。それ 自立は成り立たないわけですね。つまり、この世を人間として生きていくというところ としての出発点、第一歩は伝えられてあるものをどこまで受けとっていくかという、そ 間としての自立はありえない。そういうことが一つございます。ですから梵行期、 ことになってしまう。そのはじめから自分の主観で生きはじめるところには、じつは人 の受けとめの深さですね。その受けとめの深さだけが人間を成長させるんでしょう。 私たちは今日自立するということを尊ぶわけですが、自立というのはまず事実を受け

言葉が出てきます。これが家住期です。家庭をもつということですね。つまり社会生活 です。いろいろ伝統されてあるものを学んだ次はそういう社会生活を学ぶ。そこに一つ そして梵行期の次にこの聖典でみますと、「現じて宮中、色味の間に処して」という る。 れて思惟す は、家を離

の自らが責任を負う場をもつということですね。家族をもち家庭をもつ。

そして、そこから次に、

服乗の白馬・宝冠・瓔珞、これを遣わして還さしむ。珍妙の衣を捨てて法服を着る。 老・病・死を見て世の非常を悟る。国の財位を棄てて山に入りて道を学したまう。

鬚髪を剃除したまい、樹下に端坐し勤苦したまうこと六年なり。行、所応のごとく

をもつ。 責任はもちませんですね。それで思惟ができておればいいんですが、なかなかそういう して生活の学びをくぐって、人間としての思惟を林の中にはいって瞑想するというとき わけにはいきません。ともかくバラモン階級にあってはそういう一つの思索の歴史、そ んが、私もある意味でこの本福寺を離れておりまして、ときどき帰ってくるんですが、 っても、もう家庭生活に責任をもつわけではない。林住期という大きなことを言えませ 中にこもって思惟する。考えるということですね。そして、ときには家に帰る。家に帰 タンスといいますか、その足をおろしていくところは林住、林ですね。家を離れて林の とございます。それが出家、林住期です。家を捨てるわけではないけれども、 生活のス

> な生活としてバラモン階級はたてているわけでございますね。 人間関係を断ち切って一人遊行する。その遊行期というものを人間のある意味で理想的 そして最後は遊行期ですね。これは完全にその家を捨てて出家求道ですね。あらゆる

行」という言葉で表されもするわけですね。清らかということは、つねに心が開かれて を開いていることが求められていく。ですから、梵行というものはこの清浄という「浄 わけでございます。梵行ということは自分の感覚とか、自分の思いを破って、真実に心 を聞いていくということが浄行という言葉には込められるわけでございましょう。 いる。開明性です。自分の考え、自分の感覚、自分の体験にとらわれない、つねに事実 ともかくその出発点のところに、こういう梵行期、学生期ということがいわれておる

開から申しますと、藤元君が大地の会のときには、そのことを取り上げてくれておりま も申しましたとおりに、私たちは必ず男か女として生きておるわけですね。そのことを くということを指摘されもするわけですね。つまり性を超えていくということは、前に 展開というその点において、その清浄の行とは具体的にはいわゆる性の問題を超えてい したけれども、三十五願から三十六願へという展開ですね。三十五願から三十六願への で、そこに清浄の行ということをもっても梵行ということでございますが、願文の展 への展開

覚でしょうね。何かそこに私たちは人間を半分ずつしか体験しない。その事実をふまえ してのいのちの営みというものを問うていく、聞いていく、そういうこととして梵行と て、そこにやはり尋ねていくといいますか、男、女を貫く人間としての感覚を、 そういう感じですと。頭ではそういうものかと思いますが、やっぱり男にはわからん感 いうことが一つありますね。 たらいておる、ある意味では私の体を苦しめておる。私の体でありながら私を苦しめる、 自分の体のためにはたらかずに異物、つまりお腹の中の別のいのちのために一生懸命は そういう答えが返ってきまして、そういうものかと驚いたことがあります。 と聞きましたら、「自分の体じゃない、異物のためにはたらいておるという感じだ」と、 されたんですけども、そのときにつわりが過ぎたところですかね、「体の具合はどう」 分と。私は男としてしか人間を知らないんですね。女の人がもっている生活感覚とかい ろんな問題がわからない。ちょっと前に申したかと思いますが、大学の事務の人が妊娠 離れられない。どこまでいっても男、女ですね。そのことは人間としての経験が半分半 自分の体が

いう言葉にはこめられてくるんではないか。三十五願をとおして三十六願でございます つまり自分の性の壁を扉として、人間そのものを問うていく。そういうことが梵行と

ね。そういうことが一つ思われることでございます。

願は「諸仏世界の諸天人民」と。こういうように、「十方無量世界」は同じですが、そ それが三十六願にきますと、その「諸仏世界のもろもろの菩薩衆」、そして次の三十七 れております。三十五願は「諸仏世界に」と世界そのものでおさえられておりますね。 不可思議の諸仏世界」という言葉は、三十三願から三十四、三十五、三十六、三十七と の諸仏世界のもろもろの菩薩衆」と、ここには菩薩の名が出てまいります。「十方無量 こに見られておるものは移っておるわけですね。とくに三十六願におきましては「菩薩 貫しておりますね。ただ三十三、三十四は「諸仏世界の衆生の類」という言葉がおか それで、願文に帰りますと、そこにまず「たとい我、仏を得んに、十方無量不可思議

徳は正修行ということにあると。これは一四一頁の後ろ二行目からでございますが、 菩薩というのは修行する、歩んでいくことが菩薩のいのちでございますね。

衆」という言葉がおかれております。ですから梵行は菩薩行のことですね。

創造であ 「荘厳とは いく。 とにおいて じていくこ 仏法の世界

13

わ かゆる 「菩薩荘厳四種功徳」 が天親菩薩によってあげられておりますが、そこのところ

は

菩薩を観ずるに四種の正修行功徳成就あり。 Vi か : んが菩薩の荘厳功徳成就を観察する。菩薩の荘厳功徳成就を観察すとは、 知るべし。 かの

(聖典一四一頁)

じていくと。その行じていくということにおいて、その仏の世界、 うことにおいて浄土を荘厳しておる存在でございますね。その身にその浄土の願心を行 と、そして「何ものをか四つとする」と四つの荘厳功徳が展開されてまいります。そこ ていくんだということがおさえられておるわけでございます。 「四種の正修行功徳成就」と、こういう言葉がおかれております。 仏法の世界を荘厳し 菩薩は正修行とい

外から飾り立てることが荘厳であるように思うんですが、外から飾り立てたものは荘厳 ではないんですね。それはあくまで飾りにすぎない。 おりました。「荘厳とは創造するということだ」と。荘厳といいますと、 安田先生が大地の会の第一回目の講義のときに とくに荘厳ということについて大地の聞法会のときにもふれさせてもらいましたが、 「荘厳とは創造である」とおっしゃって 飾りというものはそのものを美し 一つのものを

く表現することもあれば、逆に歪めてしまうということもございましょうね。そこに荘

厳ということが創造ということですね。どういうことなのかということがはっきりしな 厳ということが創造だと。はじめその言葉を聞いたときはよくわかりませんでした。荘 こととしてイメージするんですが、そこのところで安田先生は「自我を主張しては、も かったんですけど。ともかくそこに純粋な意味の創造を荘厳とおっしゃってますね。そ 多いですね。高岡の近くに小矢部という町がありますが、そこの町長をしていた人は土 それが創造かなと思いますね。やっぱり自己満足でないのかなあという、奇抜な建物が させるようなものはつくれない。建築家というのは、京都駅を降りるたびに思いますが、 のはつくれない」ということをおっしゃっております。言葉を補えば、多くの人を感動 して、ものをつくるというとき、創造するというときは自分の感覚でつくり出していく ね。 建てられていった。それが全部、たとえば東大の講堂とか、有名な建物の模造なんです 木建築の世界の人なのですが、その市長を在任しておられた間に、公共の建物を次々に 我だけを主張しているのも、なんとも言い難いような気分にさせますね。 ですね。なんとも惨めですね。なんでああいうものを模するのか。あれも困りますが自 畑の真ん中に東大の講堂がぽこーんと建っている。そういう建物がぽこぽこあるん

何か、ものがほんとうに一つ創造されるというときには、そこに感動がなくてはなら

だすのではりの頭で作り

> うな、そういうはたらきかけをもつものがやはり創造というに価するんでしょう。 が等しくもっておるという一つのいのちの深いところに呼びかけ、呼び起こしてくるよ ひとりが自分の内なるものを引き出されてくる、感動を呼び起こされる。そういう人間 ないのでしょう。そこには作る人だけの感動ではない、その作られたものにおいて一人 つくったから創造したとは必ずしもいえない。

で、とくに自我を主張する心で作曲はできない。逆にどこまで自分を無にして音を聞く すぐれた作曲家はすぐれた聞き手なのだという言い方をされておりますね。 にもならず、つぶやきのようにして満ちておる。そういう音を聞きとることなんだと。 かもそれは誰にも聞きとられていない。いうならば世界に満ちておるんだけれども、 分に先立って、すでに世界に蔓延しておる、満ち満ちておる、円満している音です。 家が自分の頭でイメージして作り出すものではないんだ。作曲という仕事は、じつは自 こには 「作曲という仕事は決して無から有を作り出す作業ではない」、何もないところから作曲 武満徹さんの言葉が私には教えられるんですが、作曲という仕事も創造するわけですが そこに安田先生は「自我を主張しては、ものはつくれない」と。そうではなくて、そ 「芸術意識」と。私にはよくわかりませんが、何度かご紹介しましたが作曲家の

か、

満ちておる音を聞くかということが作曲家の大きな仕事なんだと。創造ということ

の根っこに聞くということがある。

林の気配が感じられるようになって、はじめてカメラをむけるんだという言い方をして 撮ったりはしないと。林の中に座っておると林の気配が体に染み込んでくる。そういう も一時間以上は林にじっと座っておると。すぐにカメラを出してパシャパシャと写真を その音なら音、物なら物をどこまで受けとるか、どこまで深く受けとるか、聞きとるか、 創造というのは根っこにある受動性にあるんです。自分を主張する能動性ではなくて、 おりました。 その聞きとったものを自分の身をとおして表現する。 それから、写真家は対談のときに、林を写真に撮るときはまず林に入って、少なくと 何か創造ということはもっとも能動的な作業だと思いますが、じつは真の

そのものが 浄土を語 を聞きとっ 願生がその身をとおしてはたらく、そこにその人の歩みそのものが浄土を語ると。 浄なる行というのは私どもの分別が捨てられて、そこに浄土の願生がほんとうに身に頷 の世界を自ずと表現しておる。それが菩薩の正修行ということでないかと、梵行と。清 つまり、この荘厳というものは浄土の願生をほんとうに聞きとると。その聞きとった

107

かれる。そのとき浄土の願生が身を表現してくる。そこに修行ということをもって浄土

られておるということが思われるわけです。 そういうところに菩薩という言葉が常修梵行と、そこに浄土の菩薩というその名があて ということですね。浄土を生きるということをとおして浄土を表現する、伝えていく。 を荘厳するという菩薩のあり方ですね。修行ということをもう一ついえば浄土を生きる

Ξ

のがあったわけでございます。曽我量深先生を中心に、その真人社の歴史の中で、私た のときに若い方は、そういうことはご存知ない方も多いかと思いますが、真人社という 安田先生にこの『大無量寿経』を読んでいただくということで始まったわけですが、そ という歩みをもたない菩薩ということはありえない。これは大地の会として出発して、 申しますと、孤独なる菩薩はありえないわけですね。人々との出遇いをもたない、共に ですね。そのもろもろの菩薩衆でございますから、諸菩薩衆ですね。衆という言葉は当 この三十六願におきまして、この「菩薩衆」という言葉があげられているということ 、菩薩の集まりということを意味するわけでございますが、しかしもう一つ

共同。 さかもつ、しかもつ かいしかも

きにその真人というのはどういう存在だという、これは言葉からいえば、人間をして真 講義で、安田先生がその真人ということを取り上げてお話くださっております。そのと 歴史をやはり受け継いでといっていいでしょう。私たちがこの大地の会を始めた頃のご ちも多くの先生方に出遇い、教えていただいてきたんですが、ある意味でその真人社の す。一人ひとりでありつつ、しかも共同であると。そういうあり方が真人というあり方 の人間たらしめるという、そういう問題を担っていくもの、そういう真の人間たらんと りでありつつ同時に共同であるということ、こういう言い方を安田先生はされておりま いう願いに生きるものということがそこにあるわけですけれども。そのことは一人ひと だということをご指摘くださっておりました。一人ひとりが集まって共同するんじゃな いんだと、いうならば二八五頁の一行目の『論註』の文ですが、

「還相」とは、かの土に生じ已りて、奢摩他・毘婆舎那・方便力成就することを得

て、生死の稠林に回入して、一切衆生を教化して、共に仏道に向かえしむるなり。

聖典二八五頁)

という、その「共向仏道」という、「共に仏道に向かう」という言葉がございますが、 この場合も決してみんなで肩組んでスクラムを組んで仏道を歩もうと、それこそみんな

我一人行くと、しかもその一人が歩んで行かれることが道を開くと。そこに回りの人々 はじめて仏者の歩みなんでしょう。 をして同じくその道を歩ましめる、そういう一つのはたらきをもっておるというときに、 んですが、その人だけの好みの行き方であるなら、それは菩薩とはいえない。その人が どこまでも、それこそ我一人いかんという菩提心を生きるものです。ただ、我一人行く 独者でございますね。菩薩は決して他を頼りにし、数を頼りにして生きるものではない。 で渡れば怖くないということで、共同するんではないですね。あくまでも一人ひとり単

うのは、そういう深い問いをもって仏法に問うていた人なんでしょう。答えを見つけた そこに問いの深さが仏法に新しい表現をもたらすんですね。仏道における偉大な人とい 人ではない、真に問うべき問いを問うていった。その問いをとおして仏法が表現をもつ くと。ここに、こういう道があったと、そういう人々をうながしてやまない道ですね。 を歩んでいく。新しくということは、その人が生きておる時代・社会の問題を抱えて、 新しく道を歩んで行く、その人自身が一つの新しい道だ」という言葉ですね。新しく道 つまり新しい問いを抱えて道を歩むと、その歩みがそのまま一つの新しい道となってい 前に紹介しましたが、韓国のパクノへという詩人の言葉を借りますと、「一人の人が

会を生きて てを貫いて いる人すべ

ていく。

と呼びかけ 者に道あり 生きている のであって、そこに時代社会の同じ苦悩を生きている者に道ありと呼びかけていく、そ

に向かわしめるんではない、その人の歩みの姿そのものが同じ時代社会の中に生きてい れが「共に仏道に向かえしめる」という意味でございましょう。なにも手を引いて仏道 る者をして仏道に、その道に向かわしめると。

すぎない場合があります。そうではなくて一人ひとりが共同なる世界を開いておる。一 はもたらしてくるいろいろな利益の力などで共にというあり方をとっておるというのに でまとめていかんならんですね。そういう衆はいろいろな組織の力、政治の力、ある も自然な受けとめでしょう。しかし、ただ集まって衆になったというのなら外からの力 あるように思うんですね。もろもろの菩薩衆というからには、多くの菩薩方がという文 の言われるあり方ですね。そういうことがこの「菩薩衆」という言葉に私はこめられて 人ひとりが共にという世界を生きておる。つまりその人を貫いているものが決してその 人個人にとどまるものではない。同じ時代社会を生きている人すべての中を貫いておる ものを見いだし、尋ね、生きていくと、そこに「菩薩衆」という言葉がおかれくるよう ですから、菩薩というのはそういう一人でありつつ同時に共同であるという安田先生

に思われます。

るものを

かれて

う言葉がお 薩衆」とい ていくとこ

几

我名号」ということと、あまり区別されずに読まれております。ですけれど、なんで 訳だけが「聞我名字」となっておるんですね。「聞我名字」という願文も「聞我名」「聞 なっております。それから『荘厳経』の場合は「聞我名号」となっている。 すね。これが三十六願の『如来会』の場合は、 十六願を除いて全部「聞我名字」という言葉が四十八願まで一貫してあげられておりま いておりますね、三十八願、三十九願、四十願にはないんですが、四十一願から後は 聞我名号」でないんだろう。 そして、三十四願、三十五願、三十六願、三十七願と、「聞我名字」という言葉が貫 十八願成就のところでは「聞我名号」ですね。「聞我名号」 ただ「聞我名」と、「我が名を聞く」と ところが魏

となってい るのか。 私には気になるわけでございます。

"聞我名」といわずに、なぜ「聞我名字」という言い方をされているのかということが

聞我名字 といわず 聞我名号

なぜ

ご承知のとおり "あざな"ですね。中国におきましても日本においても、男が元服いた で、そこにやはり「字」という言葉ですね、「名」と「字」とです。「字」というのは

几

という になるとい になるとい があ

先生ですね。親とか先生とか師以外の者がその人を呼ぶときには、必ず、あざな、をもっ を人に名のり出るときには必ず実名をもってすると。自分を名のるときにはあざなをも て呼ぶというのが礼儀だそうですね。実名を呼ばずにあざなを呼ぶ。そして逆に、自分 すね。あの゙゚あざな〃でございますね。そして、ものの本によりますと、親とか君主とか しますとそこに名前、いわゆる実名のほかにあざながつけられるということがございま ということは、その武士の世界の一員になるということでございますね。その世界に入 意味と名づけるという一つのはたらきが含まれるわけですね。 ってはしない。必ず実名をもって自分を名のるんだそうです。ともかくそこに元服する る、その世界において認められるということですね。名ということには、名のるという

きた文字だと、だいたい説明がございますね。そして、そこに名のるということが名と はいわゆる神に捧げる、いけにえの肉のかたまりですね。誓いとか願いとか神に対する れはそうではなくて、こういう (AV) かたちからきてるんだとございますね。(A) いう文字の意味として教えられておりますが、ところが、古い甲骨文字をみますと、こ ないときに、自分で自分が誰々だと名のって相手に知らせると。そういうかたちからで ふつう名という文字はその成り立ちから、夕方に口と書く。それは目で見分けがつか だと。そういう肉のかたまりと誓いの言葉の器と。 れるということなんですね。そのときの儀式のかたちを象っておるのが「名」という字 入れると、共に生きていきますというその誓いをたてる。そしてはじめて一員に加えら ると。そしてそれを、同時に先祖の神に、この子をこれからわれわれの一族として受け をして一員として受け入れると、こう衆議が一致しますと、そこではじめて名前を与え 「一ヵ月が過ぎた。どうだ、この子をわれわれの仲間と認めるかどうか」と、こう討議 もが生まれても一ヶ月間は名前をつけないと。一ヵ月たってから村人たちが集まって、 してこれは現在でもネパールの山奥の村ではそういう風習があるそうですが、村に子ど 言葉を書いたものを裁文というわけですが、その器の象形だということなんですね。そ

る名前が、あざな、だと、こう記されてございます。 れわれの仲間におまえを受け入れると。われわれの仲間として認めると。そこで贈られ 子である、何々村の人間であると。そこに存在に意味をあたえるということになります ね。ですから、『あざな』というのは、じつはそういう元服という儀式をとおして、 らきのほうですね。名づけるということは存在に意味をあたえる。おまえは何々一族の これは白川先生の辞書を見ていただくといいんですが、こちらは名づけるというはた

| 名としての 生きている が、名字という言い方にはおさえられてくるのではないか。それは「もろもろの菩薩衆」 ての一人の名というだけでない、そこに世界を共に生きている者としての名という意味 という言い方とも重なるということを思うわけです。 そうしてみますと、「名字」という言葉はただたんに私の名を聞いてというだけでな 私の名のりの名と同時に、私が共に生きている人々の呼びかける名と。ただ子とし

すね。 と出てまいります。それはまさに世界、社会全体に生きている名でございますね。そこ 典五一〇頁)と親鸞が区別しておられますね。果位というのは聞きとられたということで ことをあらわすわけでございますね。「因位のときのなを名」「果位のときのなを号」(聖 ます。名号というのはご承知のとおり、名のりとその名が聞きとられた名の成就という に私には「我が名字」という言葉がたんなる名号と区別して使われているように思われ こういうところに「人民」という言葉が出てくるのですが、「人民、我が名字を聞きて」 n とどまっておるだけなら、その名は成就していないんですね。人が受けとる、聞きとる そこには三十七願へまいりますと、「十方無量不可思議の諸仏世界の諸天人民」と、 「名」というのは人に所有されることにおいてはじめて成就する。名が私のところに 名のりが成就するのはその名のりを聞きとる人が現れるということですね。つま

的な広がり字」は社会 をもつ。 みがおさえ

名のりの歩 ない う意味も、 そういう言い方をすれば、名字のほうは社会的な広がりというものをもっておるんでは 名のりの歩みがおさえられるわけですが、名というのは時間的な展開ということですね。 なしく過ぎるということでございますね。ですから、そこには名号は因位から成就へと、 と。そういう聞きとられたときに名のりが成就するのであって、聞きとられなければむ か。 還相回向のあとからは名字という言葉が願文においてずっと使われてくるとい なにかそういうところに意味をもっておるように思うことでございます。

と三十五・三十六願においては「寿終之後」という言葉が出てくる。そこにこの意味が 片一方ではいのち終わることがないと「限量なけん」と十五願でいいながら、この二願 ことが誓われておりますから、そのことと「寿終之後」という言葉とどうなるんだと。 ことを当然意味するわけですが、そこのところではこれは二願のときに申しましたが 終之後」という言葉がおかれております。これはわが国における寿終わりての後という 第十五願が ん」と、ここに「寿終之後」という言葉がおかれてまいります。これは第二願におい 「国の中の天人、寿終わりての後」と出ておりました。二願と三十五・三十六願に「寿 そして「我が名字を聞きて、寿終わりての後、常に梵行を修して、仏道を成るに至ら わが国における寿命にかぎりなからしめん、「寿命能く限量なけん」という

仏道」という言葉がおかれてまいりますその展開がそこにまた問われてくるわけでござ 問われてくるわけでございますが、その「寿終之後 常修梵行」という、そして「至成

(二〇〇一年十二月十三日)



| 大地別冊15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 大地別冊14                                | 一九七七年度講義録              | 大地別冊13                                        | 一九七六年度講義録                            | 大地別冊12                    | 一九七五年度講義録                            | プは另冊メ     | 一九七四年度講義録                                          | 力力を行う             | 大也別冊×                            | 1000                                 | 大地別冊IX                | 一九七二年度講義録                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------|-----------|----------------------------------------------------|-------------------|----------------------------------|--------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------|
| 本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>本のである。<br>は述べまれる。<br>本のである。<br>は述べまれる。<br>は述べまれる。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるである。<br>はずいるでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなでもなで | ■A 5 判・一四六頁/二五〇〇円<br>送料三〇〇円           | 安田理深後序の視点・蓬茨祖運/展開する本願・ | ■▲5判・一○六頁/二○○○円送料三○○円                         | 安田理深建言我一心・蓬茨祖運/展開する本願・               | ■A5判・一九六頁/三〇〇〇円<br>送料三〇〇円 | 間観・清水正徳/展開する本願・安田理真宗の人間観・蓬茨祖運/マルクスの人 | 送料三〇〇円・絶版 | ■ 45判・一九五頁/三○○○円西谷啓治/展開する本願・安田理深光明と名号・蓬茨祖運/良心について・ | 送料三〇〇円            | ■A5判・一八一頁/二五〇〇円理深■A5判・一八一頁/二五〇〇円 | 頂牧安宗・金子大彩/ 本顔加咸の文と三<br>送料三〇〇円        | ■A5判・一八一頁/二五〇〇円安田理深   | 間こついて・陸中四耶ノ展開する本頭・うこと・西谷啓治/社会科学における人仮門の教・蓬茨祖運/仏教の近代化とい |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       |                        |                                               | ナ                                    |                           |                                      | 出         |                                                    | 録                 |                                  |                                      | ,                     | Ł.                                                     |
| 大地学習録3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 一九八四年度講義録                             | 7                      | 地学習録2                                         | し、ことを持ちる                             | 大:                        | 地学習録1                                |           | 大地別冊18                                             | 一九八一年度講義録         | 大地別冊17                           | 一九八〇年度講義録                            | 大地另冊 10               | 一九七九年度講義録                                              |
| 注字: 宗正元/呼応する本願・順元五種/学・宗正元/呼応する本願・順元五世/<br>■ A 5 判・二二二頁/三〇〇円<br>送料三〇〇円                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 内了義/往生の信心・和田稠/凡愚の教不善のもの・宮城 額/科学の問題・大河 | 送料三〇〇円・絶版              | ■45別・一九〇頁/三〇〇〇円元/呼応する本願・藤元正樹和田稠/謹んで浄土真宗を按ず・宗正 | て・大河内了義/日域は大乗相応の地・皆悉已過・宮城 顗/ニヒリズムについ | 送料三○○円                    | 本願・藤元正樹                              | 11.5      | 送料三〇〇円·絶版<br>送料三〇〇円・絶版                             | 信不具足の金言・宗正元/展開する本 | 送料三○○円 送料三○○円 一種あり・藤元正樹          | 正元/展開する本願・安田理深/回向に建立自心・藤元正樹/日本人の使命・宗 | ■45判・二○五頁/三○○○円送料三○○円 | 願・安田理深「畢竟」の世界・宮城 顗/一子親鸞・宗正「畢竟」の世界・宮城 顗/一子親鸞・宗正         |

| 50 Ct A El 10 M                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| 地が入ります。 関する本願・藤元正樹/本願に帰す・和田一九八六年度講義録 よる本願・藤元正樹/本願に帰す・和田棚/呼応凡愚の聞法・宮城 顖/己が分を思量せ |
| 送料三〇〇円・絶版                                                                     |

|                                                                                                      | 大地 0                                                                                           | 会 出版目針                                                                                                               | 禄                                                                                                                              |                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 大学習録 13                                                                                              | 大学習録12                                                                                         | 大学習録11                                                                                                               | 大学習録10                                                                                                                         | 大学習録9                                                                                                                     |
| 無窓忌記念講演・宗正元/ナショナリズムについて・大河内了義/むなしさ、こムについて・黄見栄鳳・味村登・常磐生に出遇って・鶴見栄鳳・味村登・常磐田暁・虎頭祐正 ■A5判・二三〇頁/二五〇〇円送料三〇〇円 | 近・現代の天皇制のもとでの国民統合政策と基本的人権・藤枝弘文/日本語について・大河内了義/映現の世界・宮城 類が時・和田稠/呼応する本願・藤元正樹 る5判・二二二頁/E〇〇円 送料三〇〇円 | 疑謗を縁と為す・佐竹通/再びニヒリズムについて・大河内了義/奪われし時・宮城顗/自己とは何ぞや・和田稠/無価の宝・宗正元/呼応する本願・藤元正樹/一九九二年孤絶の歴史意識をめぐって・尹健次 ■A5判・二三五頁/三〇〇円 送料三〇〇円 | 法印聖覚和尚・渋谷円/悪邪無信盛時・<br>京正元/ドイツ、ヨーロッパそして日本<br>京正元/ドイツ、ヨーロッパそして日本<br>用相/呼応する本願・藤元正樹/宮城観<br>還暦記念講演会等<br>■ A5判・二七六頁/三〇〇〇円<br>送料三〇〇円 | 天皇制と真宗・川尻文昭/ドイツ、ヨー<br>マッパそして日本・大河内了義/棄て上・宗正元/大地に帰る・和田稠/呼応する本願・藤元正樹 日本・大河内了義/棄てた は、祭の本の・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ |

宮 城 顗 述

大無量寿経講義

録、四講を輯録 毎月の大地の会学習塾での講義

用 送料三〇〇円

城 顗 述

大無量寿経講義三~四っき

録、四講を輯録。付録として科文 毎月の大地の会学習塾での講義

■ 4 5 判・一〇三頁/一三〇〇

宮 城 顗 沭

大無量寿経講義五~三十三

録、四講を輯録。 毎月の大地の会学習塾での講義 ■A5判・約一一〇頁 一三〇〇円 送料三〇〇円

出版

和 田 稠 沭

真偽決判 -親鸞の国家観

と宗教・真宗と国家の検討を通し 後の日本国家を俎上にのせ、 て親鸞の課題へと切り込んだ書 自らの戦争体験をもとに、明治以 ■A5判・四八頁/五〇〇円 送料三〇〇円・絶版 政治

大江志乃夫・藤元正樹

問題 ■B6判・一 宗教としての靖国る。他、公式炎 をあげながら克明に浮きぼりにす 靖国神社の誕生とその歴史を史実 他、公式参拝訴訟の小論と、

■B6判・一〇二頁/六〇〇円 送料三〇〇円・絶版

藤元正樹還曆記念講演集

失われた時を求めて

■B6判・凾製本・一四二頁/一八〇〇円 送料三八〇円 祝賀会等の記録

大河内了義 述

を輯録 大河内了義先生の還暦記念の講演

■B5判・ハー頁/ハ〇〇円

送料三八〇円・絶版

寺を出でて

録

目

安田理深 述

大乗の魂 自証自覚の信

鸞音忌記念講演集

■A5判・二巻本上製函入り四○○頁/三八○○ 円/送料五〇〇円

藤元正樹追悼号

大地 の 会

優婆提舎する大地

「特別寄稿」及び、「軸」「俳画」「色紙」「短冊」などの

■A5判・四八頁/九○○円/送料実費

但し、会員に限る。

連絡誌 連絡誌 連絡誌 連 大地第3号 大地 大地 地 第4号 第2号 創刊号 ■A5判・六十頁/五〇〇円 盤知暁/愚禿鈔開書・藤元正樹/その他 盤頭言・佐竹通/罪の重きことを知らせ ■A5判・四十八頁/五〇〇円帰義光/その他 世の回心・佐竹通/よき師にあいて・三詩・東義方/東義方さんという人/阿闍参頭言・黒田進/王者の魂・宗正元/ ■A5判・六十頁/五○○円する・安田理深/その他 ■A5判・四十四頁/五〇〇円 人・藤元正樹/その他 人・藤元正樹/その他 巻頭言·藤井慈等/無窓·宗正元/続 「この人を見よ」・常盤知暁/宿業を荷負 送料実費 送料実費 送料実費 送料実費

. .

樹講

## 愚禿鈔講義 全十一卷

大地の会

第1巻・2巻既刊

正

第3回配本2005年6月予定

■ A 5判・各巻3冊を1セットとし、ケース入・470頁位・各巻頒布予定価格4,500円

出版目録

## 大無量寿経講義 34

2005年6月1日 発行

非 売 品 宮 城 顗

著 者 編集発行

大地の会

〒772-0003

徳島県鳴門市撫養町南浜 字権現43 善徳寺内 TEL 088-686-4025 振 替 01690-9-50816

印刷

滋賀県蒲生郡蒲生町桜川西